
Epikur (342-270v.Chr.) 

  

BRIEF AN MENOIKEUS 

(überliefert in der Epikur-Biographie im 10. Buch der ca. 220 n. Chr. entstandenen antiken 
Philosophiegeschichte "Leben und Lehren berühmter Philosophen" von Diogenes Laertios; Ü: Olof 
Gigon; Absätze, Überschriften und Erläuterungen in eckigen Klammern: N.St.) 

  

[1. Anrede und "Motto"] 

  

EPIKUROS GRÜSST DEN MENOIKEUS 

  

Wer jung ist, soll nicht zögern zu philosophieren, und wer alt ist, soll nicht müde werden im
Philosophieren. Denn für keinen ist es zu früh und für keinen zu spät, sich um die Gesundheit der
Seele zu kümmern. Wer behauptet, es sei noch nicht Zeit zu philosophieren oder die Zeit sei schon
vorübergegangen, der gleicht einem, der behauptet, die Zeit für die Glückseligkeit sei noch nicht
oder nicht mehr da. Darum soll der Jüngling und der Greis philosophieren, der eine, damit er im
Alter noch jung bleibe an Gütern durch die Freude am Vergangenen, der andere, damit er
gleichzeitig jung und alt sei durch die Furchtlosigkeit vor dem Künftigen. Wir müssen uns also
kümmern um das, was die Glückseligkeit schafft: wenn sie da ist, so besitzen wir alles, wenn sie aber
nicht da ist, dann tun wir alles, um sie zu besitzen. Wozu ich dich dauernd gemahnt habe, das tue
auch und kümmere dich darum und begreife es als Elemente des guten Lebens. 

  

[2. Theologie] 

Erstens halte Gott für ein unvergängliches und glückseliges Lebewesen, so wie die allgemeine
Vorstellung von Gott im Menschen angelegt ist, und hänge ihm nichts an, was seiner
Unvergänglichkeit fremd oder seiner Glückseligkeit unangemessen wäre. Glaube vielmehr von ihm
alles, was seine Glücksefigkeit und Unvergänglichkeit zu sichern vermag. Götter nämlich existieren;
denn die Gotteserkenntnis hat sichtbare Gewißheit. Sie sind aber nicht so, wie es die Leute meinen.
Denn die Leute halten gar nicht die Gedanken über die Götter fest, die sie [natürlicherweise] haben.
Gottlos ist nicht der, der die Götter der Menge beseitigt, sondern der, der den Göttern die Ansichten
der Menge anhängt. Denn die Aussagen der Menge über die Götter sind nicht Vorahnungen, sondern
falsche Vermutungen. *Darum entstehen von den Göttern her die größten Schädigungen für die
Schlechten und auch Förderungen <für die Guten>.* Denn da die Götter durch und durch mit ihren
eigenen Tugenden vertraut sind, akzeptieren sie nur Wesen, die ihnen ähnlich sind; doch alles, was
nicht derart ist, schließen sie aus als fremd. [Der von "*" eingerahmte Satz ist sprachlich nicht
eindeutig und wird z.T. anders übersetzt.] 

[3. Der Tod] 

Gewöhne dich an den Gedanken, daß der Tod uns nichts angeht. Denn alles Gute und Schlimme
beruht auf der Wahrnehmung. Der Tod aber ist der Verlust der Wahrnehmung. Darum macht die
rechte Einsicht, daß der Tod uns nichts angeht, die Sterblichkeit des Lebens genußreich, indem sie

Seite 1 von 4Epikur (342-270v

20.03.2008file://C:\Dokumente und Einstellungen\Gregor Schiemann\Eigene Dateien\- 0 Wupper...



uns nicht eine unbegrenzte Zeit dazugibt, sondern die Sehnsucht nach der Unsterblichkeit
wegnimmt. Denn im Leben gibt es für den nichts Schreckliches, der in echter Weise begriffen hat,
daß es im Nichtleben nichts Schreckliches gibt. Darum ist jener einfältig, der sagt, er fürchte den
Tod nicht, weil er schmerzen wird, wenn er da ist, sondern weil er jetzt schmerzt, wenn man ihn
erwartet. Denn was uns nicht belästigt, wenn es wirklich da ist, kann nur einen nichtigen Schmerz
bereiten, wenn man es bloß erwartet. 

Das schauerlichste Übel also, der Tod, geht uns nichts an; denn solange wir existieren, ist der Tod
nicht da, und wenn der Tod da ist, existieren wir nicht mehr. Er geht also weder die Lebenden an
noch die Toten; denn die einen geht er nicht an, und die anderen existieren nicht mehr. Die Menge
freilich flieht bald den Tod als das ärgste der Übel, bald sucht sie ihn als Erholung von den Übeln im
Leben. Der Weise dagegen lehnt weder das Leben ab noch fürchtet er das Nichtleben. Denn weder
belästigt ihn das Leben, noch meint er, das Nichtleben sei ein Übel. Wie er bei der Speise nicht
einfach die größte Menge vorzieht, sondern das Wohlschmeckendste, so wird er auch nicht eine
möglichst lange, sondern eine möglichst angenehme Zeit zu genießen trachten. 

Wer aber dazu mahnt, der Jüngling solle edel leben und der Greis edel sterben, der ist töricht, nicht
nur weil das Leben liebenswert ist, sondern auch weil die Sorge für ein edles Leben und diejenige für
einen edlen Tod eine und dieselbe ist. 

Noch viel schlimmer steht es mit dem, der sagt: «Das beste ist, nicht geboren zu sein - wenn man 
aber geboren ist, so eilig als möglich zu den Toren des Hades zu streben.» Wenn er das nämlich aus 
Überzeugung sagt, warum scheidet er dann nicht aus dem Leben? Dies steht ihm ja frei, wenn er
wirklich zu einem festen Entschlusse gekommen ist. Wenn es aber bloßer Spott ist, so ist es ein
einfältiger Spott bei Dingen, die Spott nicht vertragen. 

  

[4. Handelnkönnen und Determinismus I] 

Es ist ferner zu bedenken, daß die Zukunft weder vollständig in unserer Gewalt ist noch vollständig
unserer Gewalt entzogen. Wir werden also niemals erwarten, daß das Künftige sicher eintreten wird,
noch daran verzweifeln, daß es jemals eintreten werde. 

  

[5. Lust und Unlust] 

Ferner ist zu beachten, daß die Begierden teils natürliche, teils nichtige sind. Von den natürlichen
wiederum sind die einen notwendig, die anderen bloß natürlich. Von den notwendigen endlich sind
die einen notwendig zur Glückseligkeit, die anderen zur Ungestörtheit des Leibes, die dritten zum
Leben überhaupt. Eine unverwirrte Betrachtung dieser Dinge weiß jedes Wählen und Meiden
zurückzuführen auf die Gesundheit des Leibes und die Beruhigtheit der Seele; denn dies ist die
Erfüllung des seligen Lebens. Um dessentwillen tun wir nämlich alles: damit wir weder Schmerz
noch Verwirrung empfinden. Sobald einmal dies an uns geschieht, legt sich der ganze Sturm der
Seele. Das Lebewesen braucht sich dann nicht mehr aufzumachen nach etwas, was ihm noch fehlte,
und nach etwas anderem zu suchen, durch das das Wohlbefinden von Seele und Leib erfüllt würde.
Dann nämlich bedürfen wir der Lust, wenn uns die Abwesenheit der Lust schmerzt. Wenn uns aber
nichts schmerzt, dann bedürfen wir der Lust nicht mehr. 

Darum nennen wir auch die Lust Anfang und Ende des seligen Lebens. Denn sie haben wir als das
erste und angeborene Gut erkannt, von ihr aus beginnen wir mit allem Wählen und Meiden, und auf
sie greifen wir zurück, indem wir mit der Empfindung als Maßstab jedes Gut beurteilen. Und eben
weil sie das erste und angebotene Gut ist, darum wählen wir auch nicht jede Lust, sondern es kommt

Seite 2 von 4Epikur (342-270v

20.03.2008file://C:\Dokumente und Einstellungen\Gregor Schiemann\Eigene Dateien\- 0 Wupper...



vor, daß wir über viele Lustempfindungen hinweggehen, wenn sich für uns aus ihnen ein Übermaß
an Lästigem ergibt. Wir ziehen auch viele Schmerzen Lustempfindungen vor, wenn uns auf das
lange dauernde Ertragen der Schmerzen eine größere Lust nachfolgt. Jede Lust also, da sie eine uns
angemessene Natur hat, ist ein Gut, aber nicht jede ist zu wählen; wie auch jeder Schmerz ein Übel
ist, aber nicht jeder muß natürlicherweise immer zu fliehen sein.  

Durch wechselseitiges Abmessen und durch die Beachtung des Zuträglichen und Abträglichen
vermag man dies alles zu beurteilen. Denn zu gewissen Zeiten gehen wir mit dem Gut um wie mit
einem Übel und mit dem Übel wiederum wie mit einem Gute. 

Wir halten auch die Selbstgenügsamkeit für ein großes Gut, nicht um uns in jedem Falle mit
Wenigem zu begnügen, sondern damit wir, wenn wir das Viele nicht haben, mit dem Wenigen
auskommen, in der echten Überzeugung, daß jene den Überfluß am süßesten genießen, die seiner am
wenigsten bedürfen, und daß alles Naturgemäße leicht, das Sinnlose aber schwer zu beschaffen ist,
und daß bescheidene Suppen ebensoviel Lust erzeugen wie ein üppiges Mahl, sowie einmal aller
schmerzende Mangel beseitigt ist, und daß Wasser und Brot die höchste Lust zu verschaffen
vermögen, wenn einer sie aus Bedürfnis zu sich nimmt. Sich also zu gewöhnen an einfaches und
nicht kostspieliges Essen verschafft nicht nur volle Gesundheit, sondern macht den Menschen auch
unbeschwert gegenüber den notwendigen Verrichtungen des Lebens, bringt uns in eine zufriedenere
Verfassung, wenn wir in Abständen uns einmal an eine kostbare Tafel begeben, und erzeugt
Furchtlosigkeit vor den Wechselfällen des Zufalls.  

Wenn wir also sagen, daß die Lust das Lebensziel sei, so meinen wir nicht die Lüste der Wüstlinge
und das bloße Genießen, wie einige aus Unkenntnis und weil sie mit uns nicht übereinstimmen oder
weil sie uns mißverstehen, meinen, sondern wir verstehen darunter, weder Schmerz im Körper noch
Beunruhigung in der Seele zu empfinden. Denn nicht Trinkgelage und ununterbrochenes Schwärmen
und nicht Genuß von Knaben und Frauen und von Fischen und allem anderen, was ein reichbesetzter
Tisch bietet, erzeugt das lustvolle Leben, sondern die nüchterne Überlegung, die die Ursachen für
alles Wählen und Meiden erforscht und die leeren Meinungen austreibt, aus denen die schlimmste
Verwirrung der Seele entsteht. 

  

[6. Die rechte Einsicht] 

Für all dies ist der Anfang und das größte Gut die Einsicht. Darum ist auch die Einsicht noch
kostbarer als die Philosophie. Aus ihr entspringen alle übrigen Tugenden, und sie lehrt, daß es nicht
möglich ist, lustvoll zu leben ohne verständig, schön und gerecht zu leben, noch auch verständig,
schön und gut, ohne lustvoll zu leben. Denn die Tugenden sind von Natur verbunden mit dem
lustvollen Leben, und das lustvolle Leben ist von ihnen untrennbar. 

Denn schließlich, wen könntest du höher stellen als jenen, der über die Götter fromme Gedanken hat
und der hinsichtlich des Todes vollkommen ohne Furcht ist, der das Endziel der Natur begriffen hat
und der verstanden hat, daß die oberste Grenze des Guten leicht zu erfüllen und leicht zu beschaffen
ist, daß aber die oberste Grenze des Übels entweder der Zeit oder dem Schmerze nach nur schmal
ist? 

  

[7. Handelnkönnen und Determinismus II] 

Die Notwendigkeit aber, die einige als Herrin von allem einfuhren, <verwirf[...] als leere Meinung>.
Denn besser wäre es, sich dem Mythos von den Göttern anzuschließen, als sich zum Sklaven der
Schicksalsnotwendigkeit der Naturphilosophen zu machen. Denn der Mythos deutet die Hoffnung

Seite 3 von 4Epikur (342-270v

20.03.2008file://C:\Dokumente und Einstellungen\Gregor Schiemann\Eigene Dateien\- 0 Wupper...



an, daß die Götter durch die ihnen erwiesenen Ehren beeinflußbar seien; das Schicksal aber hat eine
unerbittliche Notwendigkeit. 

Den Zufall aber hält der Weise weder für eine Gottheit, wie es die Menge tut - denn Gott tut nichts 
auf ungeordnete Weise -, noch hält er ihn für eine unstete Ursache; denn er glaubt nicht, daß durch
ihn Gutes und Übles zum glückseligen Leben den Menschen gegeben werde, wohl aber, daß er den
Ausgangspunkt großer Güter und Übel bilde. Für besser hält [der Weise] es, mit vemünftiger
Überlegung Unglück zu haben als ohne Überlegung Glück zu haben. Denn schöner ist es, wenn beim
Handeln der rechte Entschluß <nicht zur rechten Erfüllung kommt, als wenn ein unrechter
Entschluß> durch den Zufall zu rechter Erf'üllung gelangt. [Die Textüberlieferung in Abschnitt 7 ist
nicht gerade ideal!] 

  

[8. Schlußwort] 

Dieses und was dazu gehört, überdenke Tag und Nacht in dir selber und zusammen mit dem, der
deinesgleichen ist. Dann wirst du niemals, weder im Wachen, noch im Schlafen, beunruhigt werden,
und du wirst unter den Menschen leben wie ein Gott. Denn keinem sterblichen Wesen gleicht der
Mensch, der inmitten unsterblicher Güter lebt. 

  

[Anmerkung: Das beste einführende Buch zu Epikur ist Maltes Hossenfelders "Epikur" in der Reihe 
"Große Denker" im Beck-Verlag. Die zweisprachige kleine Sammlung "Briefe, Sprüche, 
Werkfragmente" bei Reclam ist zum Überblick brauchbar, aber leider ziemlich schlecht übersetzt. 
Die Gigon-Übersetzung (in der Reihe Tusculum erschienen) ist dagegen sehr zuverlässig und 
nachvollziehbar. Für eine ausführlichere Sammlung von Fragmenten auch aus Epikurs Umfeld vgl. 
Long / Sedley (siehe Stoa-Website), für eine ausführlichere Darstellung im Vergleich Hossenfelders 
"Epikureismus, Stoa und Skepsis".] 

Zurück  

Seite 4 von 4Epikur (342-270v

20.03.2008file://C:\Dokumente und Einstellungen\Gregor Schiemann\Eigene Dateien\- 0 Wupper...


