
Kuster, Friederike: Vom Naturzwang zur Sittlichkeit. Stationen der bürgerlichen Familie: 
Rousseau-Kant-Hegel. In: Hegel-Jahrbuch 2007 (im Erscheinen) 
 
 

„Vom Naturzwang zur Sittlichkeit. Stationen der bürgerlichen Familie: 
Rousseau –Kant – Hegel.“ 

 
 
I. 

Die moderne liberalistische Perspektive auf die Familie als des strikt 

unpolitischen gesellschaftlichen Binnenbezirks der Natürlichkeit und Intimität 

verstellt in der aktuellen politischen Philosophie den Blick darauf, daß für die 

politische Philosophie ab ovo und bis zum Ende des Systemdenkens mit Hegel 

die Geschlechter- und Generationenordnung einen integralen Bestandteil der 

klassischen Politik, bzw. der Rechtsphilosophie, gebildet hat. 

Bekanntlich ist die bürgerliche Gesellschaft als Kennzeichen der Moderne 

von Hegel „erstmals prinzipiell thematisiert und zum begrifflichen Bewußtsein 

ihrer selbst“1 erhoben worden. Dies Novum, welches die bürgerliche 

Gesellschaft im genuin Hegelschen Sinne - d.i. nicht die alte societas civilis, 

welche die klassische koinonia politiké beerbt – darstellt, ist nur zu verstehen 

aus ihrer Gegenstellung zu Familie und Staat. Die bürgerliche Gesellschaft als 

das „System der Bedürfnisse“ emanzipiert sich gleichermaßen vom ‚ganzen 

Haus‘ wie von der Direktive des Staates. Es ist diese Emanzipation der 

Ökonomie auf der einen Seite und mit ihr die Etablierung einer autonomen 

Sphäre der marktwirtschaftlich organisierten Verkehrsformen der 

Privatrechtssubjekte, die auf der anderen Seite das Haus zur bürgerlichen 

Familie wandelt.  

Im vorliegenden Kontext ist nicht die realhistorische, von 

Ungleichzeitigkeiten gekennzeichnete Entwicklung vom ganzen Haus zur 

bürgerlichen Familie von Interesse, sondern der theoretische 

Umcodierungsprozeß, der diese Entwicklung evoziert, begleitet und schließlich 

bei Hegel seine begriffliche Fixierung erfährt. So ist, das ist hier die These, auch 

                                                 
1 Riedel, 1970b, 67 



Kuster, Friederike: Vom Naturzwang zur Sittlichkeit. Stationen der bürgerlichen Familie: 
Rousseau-Kant-Hegel. In: Hegel-Jahrbuch 2007 (im Erscheinen) 
 
 

 2

die moderne bürgerliche Familie erstmals von Hegel prinzipiell thematisiert und 

zum begrifflichen Bewußtsein ihrer selbst erhoben worden. 

Die politische Philosophie der Familie fristet gemeinhin ein 

Schattendasein. Der Grund hierfür mag in der ambivalenten Stellung liegen, die 

dem oikos schon bei Aristoteles zukommt, insofern er eine Sphäre des qua 

definitionem Unpolitischen innerhalb des thematischen Bezirks der klassischen 

Politik bildet. Doch sind oikos und polis nicht so grundsätzlich geschieden, als 

daß der oikos nicht Anfang, Vorform und Keimzelle, damit 

Ermöglichungsgrund und Vorbedingung des Staates bildet und mit diesem durch 

analoge Strukturprinzipien der Herrschaft verbunden ist.2 Auch noch im 

Rahmen der neuzeitlichen Naturrechtslehren ist der systematische Ort der 

Familie kanonisch fixiert: sie geht der societas civilis als natürliche Gesellschaft 

im zeitlichen und im bedingungslogischen Sinne voran. Die alte 

Entgegensetzung von „bürgerlich“ und „häuslich“ bezeichnet kein 

Ausschließlichkeitsverhältnis, sondern ein Zuordnungsverhältnis von Teil und 

Ganzem, das ergänzt wird durch die Institutionalisierung von Herrschaft über 

dem Gesamtbereich der Häuser.31725 schreibt Christian Thomasius 

definitorisch einen Gemeinplatz seiner Zeit folgendermaßen fest: 
„Die Gesellschaft der Menschen an sich selbst aber ist entweder bürgerlich 
oder häuslich. Diese ist der Grund von jener, weil bürgerliche Gesellschaft hier 
nichts anderes bedeutet als eine Verbindung vieler häuslicher Gesellschaften 
und deren darin lebender Personen, sofern sie unter einem allgemeinen 
Regiment stehen.“4 

 
An der grundsätzlichen Vorordnung der Familie hat sich auch bei Hegel 

nichts geändert: die Familie ist die Sphäre, die nunmehr der Gesellschaft und 

dem Staat voraus- und zugrundeliegt. Nun ist allerdings mit dieser äußerlichen 

Kontinuität gerade nicht das Wesentliche und das genuin Bürgerliche an Hegels 

Familienmodell erfaßt. Für Hegel stellt die Familie zusammen mit dem Staat 
                                                 
2 Günther Bien, Art. Haus, In: Historisches Wörterbuch der Philosophie Bd. 3, 1007-1020  
3 Manfred Riedel, Studien zu Hegels Rechtsphilosophie, FfM 1969, S. 145ff. 
4 Christian Thomasius, Kurzer Entwurf der politischen Klugheit, Leipzig 1725, S. 204f. 



Kuster, Friederike: Vom Naturzwang zur Sittlichkeit. Stationen der bürgerlichen Familie: 
Rousseau-Kant-Hegel. In: Hegel-Jahrbuch 2007 (im Erscheinen) 
 
 

 3

eine der beiden Sphären der Sittlichkeit dar. (Zitat:„Ehe und Staat, die einzigen 

großen sittlichen Ganzen, sie die Substanzen“; dagegen bürgerliche 

Gesellschaft: Verlust der substanziellen Sittlichkeit, Schein der Sittlichkeit.) Als 

eine Sphäre des Geistes gehört die Familie zum „Reich der verwirklichten 

Freiheit“. Das Bemerkenswerte liegt nun darin, daß die Familie bei Hegel als 

eine Sphäre freier Geistigkeit erscheint und nicht länger ein Ort der Verwaltung 

von Naturzwang ist. Nicht Natur und Notwendigkeit, sondern Freiheit und Geist 

sind ihre wesenhaften Bestimmungsmerkmale. 

Der antike oikos, der Bereich des Häuslichen, korrespondiert der 

Tatsache, daß der Mensch als ein leibliches Wesen in der Welt existiert. Es ist 

das für die Antike verächtliche kreatürliche, das „bloße“ Leben, welches, 

ausgespannt zwischen den generativen Phänomenen von Geburt, reproduktiver 

Sexualität und Tod, und eingespannt in die alltägliche Bedürfnisse befriedigende 

Arbeitsfron, das den oikos als Stätte der unaufhebbaren Lebensnöte und -

notwendigkeiten und damit zum verschlossenen, dem öffentlichen Blick 

entzogenen Ort der Reproduktion macht. Die Dimension von gelingendem 

Leben, wahrer Humanität und bürgerlicher Freiheit eröffnet sich jenseits dessen.  

Bis zu den rechtsphilosophischen Konzeptionen von Wolff und Kant erhält sich 

als Basis der politisch verfaßten Menschenwelt diese Sphäre der elementaren 

Lebenssorge, der Bereich des im traditionellen Sinne Ökonomischen in der 

Doppelgestalt der individuellen und der generativen Reproduktion gemäß 

aristotelischem Muster. 

Die moderne, bürgerliche Familie ist demgegenüber gekennzeichnet 

durch das Verschwinden, bzw. das Zurücktreten des Naturwüchsigen, des 

reproduktiven Moments. Dabei ist näherhin zu unterscheiden zwischen der 

Reproduktion des Individuums und der Reproduktion der Gattung. Der Wandel 

des Hauses zur Familie als einer selbstzwecklichen Sphäre der Interaktion und 

Kommunikation, zu einer Gefühlsgemeinschaft sich wissender und wollender 

Individuen, vollzieht sich, wie bereits erwähnt, ineins mit der Entwicklung der 



Kuster, Friederike: Vom Naturzwang zur Sittlichkeit. Stationen der bürgerlichen Familie: 
Rousseau-Kant-Hegel. In: Hegel-Jahrbuch 2007 (im Erscheinen) 
 
 

 4

häuslichen Ökonomie zur politischen Ökonomie, d.h. zur Volkswirtschaft, und 

hat die mit diesem Prozeß konstitutiv verknüpfte Dissoziation von Erwerbs- und 

Privatleben zu ihrer Voraussetzung.5 Diese Entwicklung, die den Aspekt der 

individuellen Reproduktion betrifft, ist parallel zudem noch von einem 

Zurücktreten des generativ-gattungshaften Moments innerhalb der Familie 

begleitet. Damit ist nicht gemeint, daß analog nun die Reproduktion der Gattunf 

in eine vergesellschaftete Form überginge, was behkannt lich nicht der Fall ist, 

wohl aber, daß für die bürgerlichen Ehe- Und familienkonzepte der 

Gattungszweck nicht länger das wesentliche Bestimmungsmerkmal und die 

leitende Zwecksetzung darstellt. 

Im Folgenden werden die für diesen zweiten Gesichtspunkt in der Entwicklung 

der Familie vom Reproduktionsverband zur Gefühlsgemeinschaft maßgeblichen 

theoretischen Umcodierungen herausgestellt werden, wie sie in den 

Geschlechter-, Ehe- und Familienkonzeptionen von Rousseau, Kant und Hegel 

abgelesen werden können.  

Es ist Rousseau, der für den Wandel vom ganzen Haus zur bürgerlichen Familie 

die entscheidenden Weichenstellungen vorgenommen hat. Folgende drei 

Problemkomplexe erscheinen mir dafür entscheidend:6: Die Emanzipation der 

Sexualität vom Gattungszweck, ferner die Ansetzung der sentimentalen 

bürgerlichen Kleinfamilie als natürliche Norm und schließlich die Aufhebung 

der Trennung von bloßem Leben und gutem Leben.  

Zum ersten Punkt: Das Verhältnis der Geschlechter wie es im Erziehungsroman 

Émile entwickelt wird, ist, soweit ich sehe, an dieser Stelle erstmalig primär als 

ein sexuelles, und erst sekundär als ein generatives Verhältnis gefaßt. Die 

Eheleute werden als Mann und Frau und nicht prospektiv als Vater und Mutter 

vertsanden. Rousseau geht sogar so weit, die dichotomisch sich 
                                                 
5 Karin Hausen, Die Polarisierung der „Geschlechtscharaktere“. Eine Spiegelung der Dissoziation von Erwerbs- 
und Familienleben, In: Heide Rosenbaum (Hg.), Seminar: Familie und Gesellschatsstruktur, FfM 21978, S. 161-
191, Jürgen Habermas, Strukturwandel der Öffentlichkeit; FfM, 31993, §17 



Kuster, Friederike: Vom Naturzwang zur Sittlichkeit. Stationen der bürgerlichen Familie: 
Rousseau-Kant-Hegel. In: Hegel-Jahrbuch 2007 (im Erscheinen) 
 
 

 5

komplettierenden Geschlechtscharaktere von Mann und Frau aus der 

spezifischen Dynamik ihrer Sexualität zu entwickeln. Der Möglichkeitshorizont 

der individuellen Entfaltung humaner Potentiale bekommt damit einen 

geschlechtsdifferenzierten Zuschnitt: während die Frau von der naturwüchsig 

asymmetrischen Verteilung sexueller und generativer Anteile durchgängig 

dominiert wird, ist der Mann, der nur in passagerer Anbindung an seine 

Sexualität lebt und zu seinen prokreativen Potenzen in bloß vermittelter 

Beziehung steht, für die Möglichkeit einer individuellen Ausdifferenzierung 

seiner Humanität freigesetzt. Die Frau vollendet sich allgemein in Erfüllung der 

Vorgaben ihrer Geschlechtsnatur, der Mann verwirklicht seine Bestimmung auf 

individuelle Weise. Die von den deutschen Aufklärern verspottete Ehelehre des 

Émile verfolgt im weiteren das Ziel einer beständigen Erotisierung des 

Gattenverhältnisses. Gilt gemeinhin die gemeinsame Nachkommenschaft als 

vorrangige Bindungsquelle der Gatten, so werden demgegenüber mit der 

erotischen Kultivierung des Ehelebens und der Austrocknung der 

außerhäuslichen Erotik die Gatten als Mann und Frau aneinander gebunden und 

nicht mittel der geteilten Elternschaft verbunden. 

Zum zweiten Punkt: Im Zweiten Diskurs, ein Text sui generis, Prototyp der 

nachfolgenden Naturgesellschaftsgeschichten propagiert erstmalig die natürliche 

Idee der Familie in der Form der bürgerlichen Kleinfamilie. Im Naturzustand 

des neuzeitlichen Naturrechts sind, wie bereits bemerkt, durchweg 

Familienverbände anzutreffen, in Rousseaus evolutionisch dynamisierten 

Naturzustand führt die Familiengründung zur generativen, auf das Liebesgefühl 

gegründete Gemeinschaft der Geschlechter und Generationen, und nicht zum 

traditionell dreigliedrigen Produktionsverband von Eltern, Kindern und Gesinde: 

                                                                                                                                                         
6 ausführlich hierzu meine Studie: Rousseau – Die Erfindung des Privaten. Zur Konstitution der bürgerlichen 
Familie, Berlin 2005 



Kuster, Friederike: Vom Naturzwang zur Sittlichkeit. Stationen der bürgerlichen Familie: 
Rousseau-Kant-Hegel. In: Hegel-Jahrbuch 2007 (im Erscheinen) 
 
 

 6

auch der Deuxième Discours „ne connaît pas la domesticité“7 

Auch wenn Rousseau in seiner späteren politischen Philosophie die 

Wirtschaftsgroßfamilie in kulturkritischer Absicht gegen die perhorreszierte 

bürgerlichen Gesellschaft (im Hegelschen Sinne) in der Form des empfindsamen 

oikos restituiert, so gerade nicht mehr in der überkommenen Form als 

patriarchal-autoritärer ökonomischer Funktionsverband Zweckverband, sondern 

als eine paternalistisch-sentimentale Wirtschaftsgemeinschaft von 

Hausmitgliedern. Damit hoffe er sich mit dem trotz des Kulturkritikers gegen 

die zeitläufte Nochma hegelsch gespriochen zwei sphären von Sittlichkeit zu 

bewahren. Entsprchend setzt sich Rousseau spolitische Welt aus zwei Sphären 

zusammen, nämlich aus Familie und Staat, die empfindsame bügerliche 

Kleinfamilie und die Republik der volonté générale. Die bei Hegel „mittlere“ 

Sphäre der bürgerlichen Gesellschaft wird hier durch künstliche Arrangements, 

durch eine quasi utopisch-republikanische, ethisch-ökonomische Überregulation 

unzeitgemäß niedergehalten. Familie und Staat stellen Gemeinschaften im 

emphatischen Sinne dar. Auch wenn der Staat auf den Gesellschaftsvertrag 

gegründet ist, ist er doch nichts weniger als ein bürgerlicher Interessenverband, 

sondern er nimmt die Gestalt einer Republik der Tugend und der Einmütigkeit 

an. Bürgerliches Leben realisiert sich als gelingendes in politischer Partizipation 

auf der einen Seite, aber ebenso auf der anderen in empfindsamer 

Kommunikation und Interaktion im Privatraum der Familie. In der Familie und 

ihrem Umkreis lassen sich in Liebe und Freundschaft die gleichermaßen 

entgrenzenden wie ichsteigernden Erfahrungen des Einzelnen in seiner 

unvertretbaren Individualität machen, die Hegel später als „natürliche 

Anerkennung im Gefühl“ bezeichnen wird. Die ursprünglich generativ 

vermittelte Erfahrung des Ich in Gemeinschaft, Mitglied eines größeren Ganzen 

zu sein, liefert darüberhinaus die Möglichkeitsbedingungen für Einmütigkeit des 
                                                 
7 So die französische Verfassung von 1793; hierzu auch Reinhart Koselleck, Die Auflösung des Hauses als 
ständischer Herrschaftseinheit, In: Neidhart Bulst, Joseph Goy, Jochen Hoock (Hg.), Familie zwischen Tradition 



Kuster, Friederike: Vom Naturzwang zur Sittlichkeit. Stationen der bürgerlichen Familie: 
Rousseau-Kant-Hegel. In: Hegel-Jahrbuch 2007 (im Erscheinen) 
 
 

 7

öffentlich sich konstituierenden Gemeinwillens. Dergestalt realisiert sich 

gelingendes Leben nicht länger ausschließlich im Miteinander-Reden-und-

Handeln der freien Bürger in der politischen Sphäre, sondern nunmehr nach 

zwei Seiten: als im intimen Binnenraum der Familie im empathisch erlebte und 

gelebte Individualität und als in der Sphäre des Öffentlichen realisierte 

politische Partizipation. 

III. 

Während bei Rousseau die Konzeption der Familie sich in klarem Umriß aus 

den altständischen Vorgaben und deren Wiederspiegelung im mit 

naturrechtlicher Vertragslehre ergänztem Aristotelismus des 18. Jh. 

herausschält, scheint hingegen Kants rechtsphilosophische Behandlung des 

Haushalts mittels der Rechtsfigur des dinglich-persönlichen Rechts im Kontext 

der Metaphysik der Sitten nicht die herkömmlichen Bahnen zu verlassen.  

Was vorderhand in seiner dreigliedrigen Gestalt- das dinglich-persönliche Recht 

regelt die Beziehungen von Mann und Frau, Eltern und Kindern und Familie 

und Gesinde - wie ein Rückfall in das überkommene Konzept des oikos anmutet, 

stellt sich jedoch bei näherem Hinsehen als ein im Kern enttraditionalisiertes 

Ehe- und Familienkonzept dar. 

Entscheidend für die Neuartigkeit des Kantischen Ansatzes ist dabei der 

Gesichtspunkt, daß der Kernverband Familie bei Kant nicht als mehr eine 

Einrichtung gefaßt wird, die einen Naturzweck realisiert, – sondern als eine 

Institution, in welcher naturhafte Abhängigkeiten der Menschen voneinander, 

wie sie im Geschlechtstrieb und der kindlichen Hilflosigkeit bestehen, in eine 

rechtliche Form gebracht werden.  

Nun setzen bis Kant alle Naturrechtslehren, die propagatio humanorum als 

primären Ehe- und Familienzweck an.8 Das bedeutet daß die Ehe gänzlich 

unproblematisiert auf eine naturalistisches Fundament gestellt wird. Die 
                                                                                                                                                         
und Moderne, Göttingen 1981, S.109-124 



Kuster, Friederike: Vom Naturzwang zur Sittlichkeit. Stationen der bürgerlichen Familie: 
Rousseau-Kant-Hegel. In: Hegel-Jahrbuch 2007 (im Erscheinen) 
 
 

 8

traditionellen drei Ehezwecke, proles, fides, sacramentum, von denen nur die 

ersten beiden einer philosophischen Befragung unterzogen werden können, die 

wechselseitige Unterstützung – das mutuum adiutorum – und die 

Zusammenarbeit für die Bedürfnisse des Lebens wenngleich auch nicht weniger 

naturalistisch, so doch gegenüber der Fortzeugung der Gattung doch 

zurückgesetzt.   Aus einer solchen Perspektive korrespondiert die Ehe der 

Tatsache, daß der Mensch sich den Zweck der Natur in Hinblick auf sich als 

Gattungswesen selbst als Zweck vorsetzt. Damit ist für Kant das dem 

Geschlechtstrieb als solchem innewohnende moralische Problem gleichsam 

eskamotiert, indem die Sexualität durch den Zeugungszweck gerechtfertigt, d. h. 

die Geschlechtsgemeinschaft zu einem Mittel im Dienst der Verfolgung 

weiterreichender Zwecke herabgestuft ist. Kants Rechtslehre kennt keine 

Naturzwecke, die der Mensch sich vorzusetzen hätte, damit aber wird die 

entfinalisierte, bereits bei Rousseau vom Fortpflanzungszweck emanzipierte 

Sexualität zum Problem. Denn Geschlechtstrieb und Personenwürde sind für 

Kant inkomensurable Größen, da die Befriedigung des Triebes die 

größtmögliche Verletzung der Personenwürde darstellt – laesio enormis ist: 

nämlich die Verdinglichung seiner selbst und des anderen. Durch den 

Geschlechtstrieb wird der Mensch, wie Kant sagt, Gegenstand des Appetits und 

des unmittelbaren Genusses durch einen anderen. Sich restlos „als leidendes 

Werkzeug“ einem fremden Willen zum Gebrauch zu unterwerfen9, bedeutet, 

sich zum passiven Instrument, zur unmittelbar vergnügenden Sache, zum bloßen 

Mittel zu degradieren. Dieser im Genuß stattfindende sachliche Gebrauch eines 

anderen Menschen verletzt nach Kant dessen Personsein in „übermäßiger“ 

Weise. Nur in den Formen von Ehe und Familie sind Geschlechtlichkeit und im 

weiteren auch Kindschaft in eine rechtlich-freiheitsgesetzliche Fassung 

gebracht, d.h. mit Bezug auf die lebenslange Einehe: die Befriedigung des 
                                                                                                                                                         
8 Eine ausführliche Diskussion der traditionellen Ehezwecke findet sich bei Julius Ebbinghaus, Gesammelte 
Schriften Band I, hrsg, von Hariolf Oberer und Georg Geismann, S. 47-80  



Kuster, Friederike: Vom Naturzwang zur Sittlichkeit. Stationen der bürgerlichen Familie: 
Rousseau-Kant-Hegel. In: Hegel-Jahrbuch 2007 (im Erscheinen) 
 
 

 9

Geschlechtstriebes geschieht in einer Form, welche das Recht der Menschheit in 

der eigenen Person nicht verletzt.  

Kants Ehelehre ist also weder naturalistisch, noch ist sie kontraktualistisch. Kant 

hat die Ehe gerade nicht, wie Hegel fälschlich kritisieren zu müssen glaubt, 

gemäß dem persönlichen Recht als ein den Beteiligten äußerliches 

Vertragsverhältnis gefaßt10, sondern vielmehr mit dem auf dingliche Art 

persönlichen Recht eine Rechtsfigur „erfunden“, in der die Kategorie der 

Dinglichkeit die in der Leiblichkeit gründende Abhängigkeit der Menschen 

voneinander rechtsförmig reflektiert. Was Hegel indes zu Recht hätte 

beanstanden können, ist, daß es dem Kantischen Dualismus von homo 

phainomenon und homo noumenon geschuldet ist, daß Natur und Geist in Ehe 

und Familie unversöhnt bleiben und mit dem dinglich-persönlichen Recht „aus 

den unverträglichen Momenten von Person und Sache in parataktischer Ordnung 

eine Einheit zu schmieden versucht wird.“11  

 

IV: 

Mit Blick auf Hegels Lösung und seine Konzeption der bürgerlichen Familie in 

der Rechtsphilosophie als der „Sittlichkeit in der Form des Natürlichen“12 sind 

die bisherigen Überlegungen zusammenzuführen. Bei Hegel werden die Sphären 

von Natur und Geist, die bei Kant als kategorial gegensätzliche konstruiert 

werden, in eine höhere Einheit aufgehoben und aufbewahrt, oder eben auch 

                                                                                                                                                         
9 Akademie-Ausgabe  XX, S. 459 
10 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, §75, §161 Zusatz; Hegel kritisiert 
des näheren die „Einseitigkeit“ eines rein vertragsförmigen Verständnisses der Ehe, G. W.F. Hegel, Philosophie 
des Rechts. Die Vorlesung von 1819/20 in einer Nachschrift, hg. von Dieter Henrich, FfM 1983, S.131In einer 
der Vorlesungen setzt Hegel sich jedoch präziser mit dem Kantischen Gedankengang auseinander: G.W.F.. 
Hegel, die Philosophie des Rechts. Die Mitschriften Wannenmann (Heidelberg 1817/18) und Homeyer (Berlin 
1818/19) hg. von Karl-Heinz Ilting, Stuttgart 1983, S. 100. Dazu: Norbert Waszek, Zwischen Vertrag und 
Leidenschaft. Hegels Lehre von der Ehe und die Gegenspieler: Kant und die Frühromantiker (Schlegel, 
Schleiermacher), In: Jean-Francois Kervégan, Heinz Mohnhaupt (Hg.), Gesellschaftliche Freiheit und 
vertragliche Bindung in Rechtsgeschichte und Philosophie, FfM 1999, S.271-299  
11 vgl. Hans-Georg Deggau, Die Aporien der Rechtslehre Kants, Stuttgart-Bad Cannstatt, S. 167 

 
12  Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts; §158 Zusatz 



Kuster, Friederike: Vom Naturzwang zur Sittlichkeit. Stationen der bürgerlichen Familie: 
Rousseau-Kant-Hegel. In: Hegel-Jahrbuch 2007 (im Erscheinen) 
 
 

 10

versöhnt. Die Familie lässt sich als exemplarische Gestalt dieser Versöhnung 

verstehen. Hierzu gilt es es sich den Aufbau der Hegelschen Philosophie vor 

Augen zu stellen: Hegel geht bekanntlich von dem Gedanken aus, dass der Geist 

„lebendig“ ist, dass er das, was er an sich ist, sich zueignen, für sich machen 

muss, was bedeutet, dass er sich manifestiert, sich in seinen eigenen 

Gestaltungen objektiv wird. Was er in dieser Weise als praktischer Wille zu sich 

macht, ist seine Substanz, sein Wesen, und das ist - im Unterschied zur Natur - 

Freiheit. Zwischen dem subjektiven und dem absoluten Geist hat also der 

objektive Geist seinen systematischen Ort, und die Hegelsche Rechtsphilosophie 

stellt die Philosophie des objektiven Geistes dar. Was „Recht“ ist, definiert 

Hegel denn auch wie folgt: „Der Boden des Rechts ist überhaupt das Geistige 

und ...(sein) Ausgangspunkt, der Wille, welcher frei ist ... (Das) Rechtssystem 

(ist) das Reich der verwirklichten Freiheit, die Welt des Geistes aus ihm selbst 

hervorgebracht, als eine zweite Natur“13 Die Sphäre des Rechts umfasst bei 

Hegel die institutionellen Gestalten, die sich aus der Interaktion der handelnden 

Subjekte ergeben und die gleichsam eine „zweite Natur“ bilden.  

Hegels Sphären der Sittlichkeit sind Sphären der Bedingung der freiheitlichen 

Selbstverwirklichung des Individuums; die Familie gehört zum „Reich der 

verwirklichten Freiheit“, d.h. sie ist Bestandteil der vernünftigen 

Selbstbestimmung des Individuums. Die aus der Generativität des Menschen 

herrührende Bezogenheit und Bedürftigkeit, seine Verwiesenheit an den 

anderen, wie sie in Geburt, Tod, Geschlecht, Sexualität, Kindschaft als 

irreduziblen Gegebenheiten besteht, wird in der Institution der Familie zu einem 

selbstbestimmten Umgang gewandelt. In der Familie kommen die sich 

notwendig an den anderen adressierenden Bedürfnisansprüche in einer Weise 

„zu ihrem Recht“, die an der Verwirklichung von Freiheit orientiert ist.  

Dabei beziehen sich die Individuen aufeinander empfindend, d.h. im Gefühl der 

Liebe, sie bilden ein Ganzes von der Art, in der die Einzelnen nicht 
                                                 
13 a,a.O. § 4 



Kuster, Friederike: Vom Naturzwang zur Sittlichkeit. Stationen der bürgerlichen Familie: 
Rousseau-Kant-Hegel. In: Hegel-Jahrbuch 2007 (im Erscheinen) 
 
 

 11

selbstbewusste Individualität sind, sondern Teile eines Organismus. In der Liebe 

erfährt die Person ihr Selbständigsein als Mangel, nicht in der Form der 

Behauptung gegenüber dem Anderen, sondern „gegensatzlos“, als Bereitschaft 

zur Aufgabe der personalen Einzelheit angesichts des anderen. Entsprechend 

existiert der Einzelne in der Familie nicht als abstrakte Rechtsperson, sondern 

als Mitglied der Gemeinschaft. Und als ein solches existiert er durch die 

Anerkennung in der Liebe der anderen Familienmitglieder und findet in diesem 

Anerkanntsein den Ausdruck seiner Freiheit. Das betrifft sowohl die Gattenliebe 

als auch die zwischen Eltern und Kindern. Dass aber die Gattenliebe als reine 

Einheit der Empfindung sich nicht genügt, zeigt sich darin, dass sie sich objektiv 

werden muss und in der Objektivation über sich hinaus ist: in der Gestalt der 

Kinder (und auf materielle Weise im Eigentum). Im Kind vollendet sich die 

Liebe der Eltern und wird ihnen als Person anschaulich. Die Eltern sehen im 

Kind ihre Relation an, im Kind wissen sich die Eltern als in einem Bewußtsein 

als Eins (Jena, S. 303). 

Ferner machen die männlichen Kinder zugleich den Übergang zur bürgerlichen 

Gesellschaft. Deswegen bleibt die Familie zwar sittliche Grundlage des Staates, 

aber zugleich als transitorische Einheit auch bloß deren Bedingung. Denn erst 

die Einheit oder Allgemeinheit in der Form, in der ein jeder selbstbewusste 

Individualität ist und das Recht der Besonderheit als Subjekt gewahrt weiß, ist 

das wahrhaft Allgemeine des Staates. In dieser als „zur allgemeinen 

Staatsgesellschaft“ erweiterten „natürlichen Gesellschaft“, der Familie, kehrt der 

„Sohn der bürgerlichen Gesellschaft“ der sein egoistisches Fürsichsein im 

Rahmen des bürgerlichen Systems der Bedürfnisse erworben hatte, wieder heim 

ins Reich und in den väterlichen Schoß der staatlichen Einheit. 

 

Mit „Ehe, Staat – (...) den „einzigen großen sittlichen Ganzen“ (§ 142 Z, vgl. 

§156, §257). Damit finden wir bei Hegel die systematisch ausformulierten und 

ausphilosophierten zwei Formen des guten, gelingenden Lebens, wie sie bereits 



Kuster, Friederike: Vom Naturzwang zur Sittlichkeit. Stationen der bürgerlichen Familie: 
Rousseau-Kant-Hegel. In: Hegel-Jahrbuch 2007 (im Erscheinen) 
 
 

 12

Rousseau in seiner Philosophie entworfen hatte, nun aber unter der Bedingung 

des frei sich entfaltenden System der Bedürfnisse: nämlich das auf Gefühl 

gegründete Leben in der Familie auf der einen Seite und das der vernünftigen 

Bürgerlichkeit im Staat auf der anderen. 


