
1 

 

METAPHYSIK ALS PROBLEM  

EINFÜHRUNG IN EINE GRUNDLEGENDE DISZIPLIN DER PHILOSOPHIE  

VORLESUNG VON PROF. DR. LASZLO TENGELYI  

Vorlesungsscript 2  

Der lange Weg zur Ontotheologie I  

Jean‐François  Courtine  versucht  den  Weg  nachzuzeichnen,  der  in  der  Tradition  von  der 
katholou‐protologischen  Grundstruktur  der  aristotelischen  Metaphysik  zur  Entstehung  einer 
ontotheologischen Verfassung führt. Er zeigt, dass dieser Weg zum ersten Mal von den griechischen 
Aristoteles‐Kommentatoren betreten wurde. Es handelt sich dabei um Denker und Gelehrte, die ein 
halbes Jahrtausend nach Aristoteles oder noch später  lebten und – den Bedürfnissen  ihrer eigenen 
Zeit  entsprechend  –  die  peripatetische  Tradition mit  dem  Platonismus  oder  dem Neuplatonismus 
verschränkt  oder  auch  vereinigt  haben.  So  ist  es  allerdings  kein Wunder,  wenn  von  vornherein 
Missverständnisse den Weg zur Ontotheologie bestimmen.  

Courtine  entdeckt  bereits  in  der  –  auch  von  Pierre Aubenque  vertretenen  – Deutung  der 
Metaphysik als Postphysik ein Missverständnis der ursprünglichen Lehre von Aristoteles. Es handelt 
sich  um  eine  Auffassung,  die  sich  bis  zu  einem  der  ältesten  und  verlässlichsten  Aristoteles‐
Kommentatoren,  Alexander  von  Aphrodisias  (2.  Jahrhundert  nach  unserer  Zeitrechnung), 
zurückverfolgen lässt. Von ihm stammt der Gedanke, dass die Metaphysik in der Ordnung der für uns 
am meisten  erkennbaren Dinge  nach  der  Physik  an  die  Reihe  komme  und  in  diesem  nicht mehr 
„bibliothekarischen“,  sondern  „taktischen“  –  weil  durch  die  Ordnung  (τάξις)  der  Erkennbarkeit 
bestimmten  –  Sinne  als  Postphysik  zu  verstehen  sei.  Courtine  sieht  aber  deutlich,  dass  die  so 
verstandene Postphysik notwendig eine Transphysik voraussetzt. In der Tat ist die Metaphysik in der 
Ordnung  der  an  sich  am  meisten  erkennbaren  Dinge  nach  Alexander  eine  Theorie  des  ersten 
Seienden  und  der  ersten Gründe,  also  eine Weisheit  im  Sinne  einer  göttlichen Wissenschaft  vom 
Göttlichen.  Damit  werden  aber  Physik  und  Metaphysik  bei  Alexander  anders  voneinander 
unterschieden  als  bei  Aristoteles  selbst.  Auch  Aristoteles  trennt  zwar  im  sechsten  Buch  (E)  der 
Metaphysik die Erste Philosophie als Theologie von der Physik als Zweiter Philosophie, und auch er 
schreibt  schon  der  so  verstandenen  Ersten  Philosophie  eine  gewisse  Allgemeinheit  zu.  Aber  die 
Identität  der  Allgemeinheit  der  Ersten  Philosophie  mit  der  Allgemeinheit  der  namenlosen  und 
unablässig  gesuchten Wissenschaft,  von  der  im  vierten  Buch  (Γ)  der Metaphysik  ausdrücklich  die 
Rede  ist und zu der die meisten Untersuchungen der Schriftensammlung Beiträge  leisten, bleibt bei 
Aristoteles selbst fragwürdig. Darin  liegt gerade die zentrale Aporie der aristotelischen Metaphysik, 
die Pierre Aubenque so meisterhaft nachgezeichnet hatte und der Rémy Brague und  Jean‐François 
Courtine  dann  durch  den  Begriff  einer  katholou‐protologischen  Grundstruktur  Rechnung  trugen. 
Alexander von Aphrodisias  setzt  jedoch die Erste Philosophie mit der gesuchten Wissenschaft von 
vornherein  gleich.  Damit  theologisiert  er  die  aristotelische Metaphysik  an  einem  entscheidenden 
Punkt.1  

Alexander von Aphrodisias  steht mit dieser Auffassung am Beginn eines Prozesses, der die 
gesamte  Spätantike  umfasst  und  dann  –  nach  einer  langen  Pause  –  erst  in  der mittelalterlichen 
Hochscholastik  zur Vollendung gelangt. Das Endergebnis dieses Prozesses  ist eine Metaphysik, der 
unzweifelhaft  eine  ontotheologische  Verfassung  im  Sinne  von  Heidegger  zukommt.  Courtine 
verschreibt  sich  der  Forschungshypothese,  dass  diese  mehr  als  ein  Jahrtausend  lang  dauernde 
Herausbildung  der  Ontotheologie  mit  der  „Erfindung  der  Analogie  als  Analogie  des  Seins“ 

                                           
1 Courtine, Les catégories de l’être, S. 198. 



2 

 

zusammenfällt.2 Diese  Forschungshypothese drückt  sich  im  Titel  seines Buches  Inventio  analogiae 
[„Erfindung der Analogie“] aus.  

Bereits  Heidegger  hatte  die  Lehre  von  der  Analogie  des  Seins  in  seine  Überlegungen  zur 
Ontotheologie  einbezogen.3  Er  war  dabei  zu  einem  besonders  harten  Urteil  über  diese  Lehre 
gekommen:  

„Die Analogie des  Seins – diese Bestimmung  ist  keine  Lösung der  Seinsfrage,  ja nicht einmal eine 
wirkliche Ausarbeitung der Fragestellung, sondern der Titel für die härteste Aporie, Ausweglosigkeit, 
in der das antike Philosophieren und damit alles nachfolgende bis heute eingemauert ist.“4  

Aubenque  beschrieb  dann  den  Entdeckungsprozess  der  Analogie  des  Seins  schlichtweg  als  die 
„Geschichte  eines  Widersinns“.5  Courtine  teilt  die  Meinung  von  Heidegger6  und  übernimmt  die 
Formel von Aubenque.7 Diese abschätzigen Urteile über die Lehre von der Analogie des Seins zeigen, 
dass die Traditionsbildung der Metaphysik nicht allein von Heidegger, sondern auch von Aubenque 
und Courtine aus einer Veräußerlichung und Missdeutung der aristotelischen Metaphysik abgeleitet 
wird.  

Für  unsere  Zwecke  genügt  ein  kurzer  Überblick  über  den  langen  Entstehungsprozess  der 
Lehre von der Analogie des Seins. Wir können uns dabei auf einen bündigen Aufsatz von Courtine8 
stützen, den wir durch einige Hinweise auf die vollständigere Darstellung dieses Prozesses in Inventio 
analogiae ergänzen können. Zuvor müssen wir  jedoch auf das zweite Kapitel des vierten Buches (Γ) 
der  aristotelischen  Metaphysik  eingehen,  um  das  Problem  deutlich  zu  machen,  mit  dem  die 
griechischen Aristoteles‐Kommentatoren ringen.  

 
 

a. Die fokale Bedeutungseinheit des Seienden bei Aristoteles 

„Das Seiende wird  in mehrfacher Bedeutung ausgesagt […].“9 Mit diesen schlichten Worten beginnt 
das  zweite  Kapitel  des  vierten  Buches  der  aristotelischen  Metaphysik.  Es  ist  bekannt,  welche 
Bedeutungsmannigfaltigkeit dabei gemeint ist:10 

  
1. Zunächst  ist  alles, was  zu  einer  der  Kategorien  gehört,  ein  Seiendes,  gleichviel,  ob  es  ein 

selbstständig  existierendes  Wesen  („Substanz“)  ist  oder  etwas  an  einem  selbstständig 
existierenden Wesen  nur mit  Vorhandenes  wie  etwa  eine  Qualität,  eine  Quantität,  eine 
Relation, ein Ort oder eine Zeit, ein Tun oder ein Erleiden, eine Haltung oder auch eine Lage.  

2. Aber  damit  ist  die  Bedeutungsvielfalt  des  Seienden  keineswegs  erschöpft.  Das  Seiende 
umfasst ebenso das dem Vermögen nach und das der wirklichen Tätigkeit nach Seiende.  

                                           
2 Ebd., S. 204. 
3 Martin Heidegger, Aristoteles, Metaphysik Θ 1–3. Von Wesen und Wirklichkeit der Kraft 
[Gesamtausgabe, Bd. 33], Freiburger Vorlesung, Sommersemster 1931, hg. von Heinrich Hüni, 
Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann 21990 (11981), S. 42–48. 
4 Ebd., S. 46. 
5 Pierre Aubenque, „Les origines de la doctrine de l’analogie de l’être. Sur l’histoire d’un 
contresens“, in: Les études philosophiques, 1/1978, S. 3–12.  
6 Siehe den Aufsatz „La critique heideggérienne de l’analogia entis“, in: Courtine, Les catégories de 
l’être, S. 213–239.  
7 Courtine, Inventio analogiae, S. 231. 
8 Siehe den Aufsatz „Différence ontologique et analogie de l’être“, in: Courtine, Les catégories de 
l’être, S. 191–211.  
9 Aristoteles, Metaphysik, Γ 2, 1003 a 33. 
10 Zur folgenden Auflistung siehe ebd., E 2, 1026 a 33–1026 b 2. 



3 

 

3. Mit dem Seienden kann darüber hinaus das Wahre, Wahrseiende gemeint sein; das Falsche 
gilt dann als das Nicht‐Seiende.  

4. Ein Seiendes ist selbst noch das Zufällige (das „Akzidentelle“ im Sinne des sich gerade so und 
so Ergebenden;  zufällig  in diesem Sinne  ist  zum Beispiel, dass ein Weißhaariger gebildet – 
und nicht vielmehr ungebildet – ist).  

 
Aristoteles behauptet weiterhin, dass das Seiende doch „immer in Beziehung auf Eines und auf eine 
einzige Natur und nicht nach bloßer Namensgleichheit (homonym)“ ausgesagt wird.11 Aus dem Text 
geht hervor, was dabei mit dem „Einen“ und der „einzigen Natur“ gemeint ist: Es ist das selbstständig 

existierende Wesen (οὐσία, „Substanz“). Aristoteles sagt:  
 

„Denn  einiges  wird  als  seiend  bezeichnet,  weil  es  Wesen  (Substanzen),  anderes,  weil  es 
Eigenschaften eines Wesens sind, anderes, weil es der Weg zu einem Wesen oder Untergang oder 
Beraubung oder Qualität oder das Schaffende und Erzeugende  ist  für ein Wesen oder  für etwas  in 
Beziehung zu ihm Stehendes, oder Negation von etwas unter diesen oder von einem Wesen […].“12  

An  anderer  Stelle  wird  das  selbstständig  existierende  Wesen  ebendeshalb  auch  als  „das  erste 

Seiende“  (τὸ  πρώτως  ὄν)  bezeichnet;13  dieser  Ausdruck  schließt  den  Gedanken  in  sich,  dass  das 
Seiende  in  erster  Bedeutung  nichts  anderes  sei  als  das  selbstständig  existierende  Wesen.  Die 
gemeinsame  Beziehung  auf  diese  erste  Bedeutung  verleiht  dem  Seienden  in  seiner 
Bedeutungsvielfalt  eine  gewisse  Bedeutungseinheit,  die  sich  von  der  bloßen  Namensgleichheit 
(Homonymie)  deutlich  unterscheidet.  Alles  kommt  darauf  an,  die  Eigentümlichkeit  dieser 
Bedeutungseinheit  zu  erfassen.  Ein Bild, das  von dem  amerikanischen Aristoteles‐Forscher Guilym 
Ellis  Lane Owen  stammt,  ist  dabei  sicherlich  hilfreich: Wie  eine  geeignete  Linse  die  Strahlen  der 
Sonne  in  einem  Fokus  versammelt,  so  versammelt  das  selbstständig  existierende  Wesen  die 
voneinander  eigentlich  unabhängigen  Bedeutungsstrahlen  des  Seienden  in  einem  Fokus.  Owen 
schreibt dem aristotelischen Seienden deshalb eine  focal meaning zu.14 Terence  Irwin schlägt statt 
dessen  den  Ausdruck  focal  connection  vor,  um  den  Vorrang  des  Sachlichen  gegenüber  dem 
Sprachlich‐Semantischen bei Aristoteles zu betonen.15 

Wie  kann  jedoch  diese  fokale  Bedeutungseinheit  oder  auch  fokale  Verbindung  näher 
bestimmt werden? Eines  ist sicher: Sie beruht nicht auf der Einheit einer Gattung.  Im Gegensatz zu 
Platons Sophistes betrachtet Aristoteles das Seiende weder als die oberste Gattung noch als eine der 
obersten Gattungen.16 Für ihn sind vielmehr die Kategorien die obersten Gattungen aller Dinge. Das 
Seiende  als  Seiendes  fällt  jedoch  mit  keiner  Kategorie  zusammen;  zu  jeder  Kategorie  gehört  ja 
Seiendes.  Das  Seiende  als  Seiendes  ist  daher  überhaupt  nicht  kategorial  bestimmt;  es  übersteigt 
vielmehr die Kategorien und  ist wesenhaft  transkategorial oder, wie es  später gesagt werden  soll, 
transzendent(al).  

In dieser Hinsicht kann das Eine mit dem Seienden in eine Parallele gebracht werden. „Denn 
dasselbe  ist  ein  Mensch  und  seiender  Mensch  und  Mensch  […],  und  das  Eine  ist  nicht  etwas 

                                           
11 Ebd., Γ 2, 1003 a 33–34. 
12 Ebd., Γ 2, 1003 b 6–10. 
13 Ebd., Z 1, 1028 a 30. 
14 Guilym Ellis Lane Owen, „Logic and Metaphysics in Some Earlier Works of Aristotle“, in: 
Logic, Science and Dialectic. Collected Papers in Greek Philosophy, hg. von Martha Nussbaum, Ithaca, 
New York: Cornell University Press 1968, S. 184, S. 187 und S. 192 f.  
15 Terence Irwin, „Homonymy in Aristotle“, in: Review of Metaphysics 34 (1981), S. 523–544. 
16 Zu diesem Unterscheid zwischen Platon und Aristoteles siehe Francis Macdonald Cornford, 
Plato’s Theory of Knowledge. The Theaetetus and the Sophist of Plato Translated with a Running 
Commentary, London: Routledge and Kegan Paul 1935, S. 264–279, hier besonders S. 275 f.   



4 

 

verschiedenes außer dem Seienden.“17 Gehört Seiendes  zu  jeder Kategorie,  so  trifft dasselbe auch 
auf das Eine zu: Eines ist in jeder Kategorie zu finden. Daher ist nicht nur das Seiende, sondern auch 
das  Eine  transkategorial;  es  übersteigt  die  Kategorien  und  ist  ebendeshalb,  genau  so  wie  das 
Seiende, transzendent(al).        

Im dritten Buch (B) der Metaphysik führt Aristoteles auch ein gesondertes Argument an, um 
deutlich zu machen, dass weder das Seiende noch das Eine Gattung sein kann:  

„[…] die Artunterschiede jeder Gattung müssen notwendig sein, und jeder muß einer sein; unmöglich 
aber  können  die  Arten  einer  Gattung  von  den  zugehörigen  Artunterschieden,  noch  die  Gattung, 
abgesehen von  ihren Arten, von den Artunterschieden ausgesagt werden, woraus  sich ergibt, daß, 
sofern das Eine und das Seiende Gattungen sind, kein Artunterschied ein Seiendes oder ein Eines sein 
kann.“18  

Aristoteles stützt sich hier auf den – an anderer Stelle19 näher begründeten – Gedanken, dass weder 
die Art noch die Gattung vom Artunterschied – oder artbildenden Unterschied – ausgesagt werden 
kann;  so  kann  zum  Beispiel  weder  die  Art  „Mensch“  noch  die  Gattung  „Lebewesen“  vom 
Artunterschied  „vernünftig“  ausgesagt  werden.  In  der  Tat  kann  zum  Beispiel  die  Behauptung 
„Vernünftig – oder das Vernünftige, also das, was vernünftig ist – ist (der) Mensch“ nicht einwandfrei 
aufgestellt werden, weil der Artunterschied „vernünftig“ umfangweiter ist als die Art „Mensch“ (auch 
andere Lebewesen, zum Beispiel Götter, können vernünftig sein). Aber auch die Aussage „Vernünftig 
–  oder  das  Vernünftige,  also  das,  was  vernünftig  ist  –  ist  (das)  Lebewesen“  muss  als  unrichtig 
angesehen werden – zumindest wenn der Artunterschied „vernünftig“ unabhängig von den Arten der 
Gattung „Lebewesen“ gebraucht wird und nicht einfach zu einer (etwas unbeholfenen) Bezeichnung 
einer  dieser  Arten  dient  –,  weil  sie  den  Anschein  erweckt,  als  sei  der  artbildende  Unterschied 
„vernünftig“ selbst nur eine Art der Gattung „Lebewesen“. Das Seiende und das Eine müssen aber 
jedem  denkbaren  Artunterschied  zukommen;  sie  können  daher  keine  Arten  und  auch  keine 
Gattungen sein. Sie erweisen sich vielmehr als transgenerisch.  

Aus diesem wichtigen Unterschied zu Platons Lehre vom Seienden  im Sophistes ergibt  sich 
jedoch  eine  Grundschwierigkeit,  die  dem  aristotelischen  Ansatz  eigentümlich  ist:  Die 
Bedeutungseinheit des Seienden  ist nicht nur von  jeder bloßen Namensgleichheit  (Homonymie)  zu 
trennen, sondern sie drückt auch nicht etwa eine Gattungsgleichheit des Bezeichneten aus  (beruht 
also  auch  nicht  auf  Synonymie  im  Sinne  der  aristotelischen  Schrift  über  die  Kategorien).20  Da 
„Homonymie“  im  mittelalterlichen  Latein  später  als  aequivocatio,  „Synonymie“  dagegen  als 
univocatio  oder  auch  als  univocitas  wiedergegeben  wurde,  können  wir  auch  behaupten,  dass 
Aristoteles – im Gegensatz zu dem (allerdings erst noch tastenden) Versuch von Platon im Sophistes – 
die Univozität  des  Seienden  bestreitet  oder  auch  entschieden  leugnet. Gibt  es  jedoch  ein Drittes 
zwischen Homonymie  und  Synonymie,  aequivocatio  und  univocatio? Gibt  es  eine  transgenerische 
Einheit, die sich doch von einer bloßen Namensgleichheit unverwechselbar unterscheidet?   

Deutet  etwa  die  „Beziehung  auf  Eines  und  eine  einzige Natur“  ein  derartiges  Drittes  an? 
Aristoteles führt auch zwei –  in der Tradition  immer wieder neu erörterte – Beispiele an, um diese 
(„fokale“) Verbindungsart zu kennzeichnen: 

                                           
17 Aristoteles, Metaphysik, Γ 2, 1003 b 26–31. 
18 Ebd., B 3, 998 b 22–26. 
19 Aristoteles, Topica et Sophistici elenchi, VI 6, 144 a 32–144 b 11, hg. von William David Ross, 
Oxford: Clarendon Press 1958; dt. Topik, griechisch–deutsche zweisprachige Ausgabe, übersetzt 
von Hans-Günter Zekl, Hamburg: Meiner 1997, S. 306 f.  
20 Aristoteles, Categoriae et Liber de interpretatione, cap. 1, 1 a 6–12,  hg. von L. Minio-Paluello, 
Oxford: Oxford University Press 1947; dt. Die Kategorien, griechisch–deutsche zweisprachige 
Ausgabe, übersetzt von Ingo W. Rath, Stuttgart: Reclam 1998, Kap. 1, S. 6 f. 



5 

 

Demnach wird „alles, was gesund genannt wird, auf Gesundheit hin ausgesagt […], indem es dieselbe 
erhält  oder  hervorbringt,  oder  ein  Anzeichen  derselben,  oder  sie  aufzunehmen  fähig  ist“;21  auf 
ähnliche Weise heißt etwas „ärztlich“ auch nur „in Beziehung auf die Arzneikunde, entweder weil es 
die Arzneikunde besitzt oder zu ihr wohl befähigt oder ein Werk derselben ist […].“22  

Aber diese Beispiele können für sich allein eine begriffliche Untersuchung über die transgenerische 
Bedeutungseinheit des Seienden nicht ersetzen. Indes führt Aristoteles eine derartige Untersuchung 
nicht durch; er sagt nirgendwo,  in welchem Sinne die „Beziehung auf Eines und eine einzige Natur“ 
ein  Drittes  zwischen  Homonymie  und  Synonymie  bestimmen  könnte  und  sollte.  Er  begnügt  sich 
damit,  das  Verhältnis  des  selbstständig  existierenden  Wesens  (der  „Substanz“)  zu  den  übrigen 
Kategorien wie  auch  zum  Vermögen  und  der wirklichen  Tätigkeit  in  Einzelerörterungen  über  das 

„Sosein“ (τὸ τί ἦν εἶναι) des Wesens23 oder auch über dessen Stoff‐ und Formursache24 aufzuweisen. 
Die  „Beziehung  auf  Eines  und  eine  einzige  Natur“  bleibt  aber  bei  ihm,  wie  Aubenque  zu  Recht 
behauptet,  letztlich  eine  Namensgleichheit  –  wenn  auch  keine  bloße,  sondern  eben  eine  nicht 
zufällige Namensgleichheit.   

 
 

b. Die Erfindung einer Analogie des Seins  

Was bei Aristoteles selbst eigentlich Treue zum aporetischen Reichtum der Sache ist, stellt sich in der 
sich nur spät und langsam entfaltenden Schultradition der Metaphysik von vornherein als ein Mangel 
an Eindeutigkeit dar. Diese vermeintliche Not gibt Anlass zur Entstehung des „Widersinns“, der von 
Aubenque und Courtine enthüllt wird. Bereits die griechischen Aristoteles‐Kommentatoren und dann 
erst  recht die mittelalterlichen  Scholastiker übertragen  auf die  transgenerische Bedeutungseinheit 
des  Seienden  einen  Begriff  von Aristoteles,  der  seinem  ursprünglichen  Sinn  nach  gar  nicht  zu  ihr 
passt. Es handelt sich um den Begriff der Analogie. Der Anhaltspunkt zu dieser Übertragung lässt sich 
bei Aristoteles mühelos ausmachen. Im sechsten Kapitel des fünften Buches (Δ) der Metaphysik heißt 
es:  

„Ferner  ist einiges der Zahl nach Eines, anderes der Art, anderes der Gattung, anderes der Analogie 
nach. Der Zahl nach nämlich das, dessen Stoff, der Art nach das, dessen Begriff einer ist, der Gattung 
nach das, was derselben Form der Kategorie angehört, der Analogie nach, was sich ebenso verhält 
wie ein anderes zu einem anderen.“25  

An dieser Stelle wird die Analogie als eine transgenerische Einheit behandelt. Deshalb bietet sie sich 
–  zumindest  scheinbar – dazu an, auf die Bedeutungseinheit des Seienden angewandt  zu werden. 
Aber  im Einklang mit der griechischen Mathematik versteht Aristoteles unter Analogie, wie überall, 
so auch hier eine Verhältnisgleichheit zwischen  je zwei Termini: Wie A sich zu B verhält, so verhält 
sich  C  zu  D  (A:B=C:D).  (Im  Spezialfall  können  dabei  die  beiden  mittleren  Termini  miteinander 
identisch  sein: A:B=B:C.) Diese  Struktur  fällt mit der  „fokalen“ Verbindungsart, die eine Beziehung 
mehrerer  (unbestimmt vieler) Termini  zu ein und demselben Terminus  ist, keineswegs  zusammen. 
Der  „Widersinn“,  von  dem  Aubenque  und  Courtine  sprechen,  besteht  gerade  darin,  dass  in  der 
Tradition  der  Begriff  der  Analogie  trotz  dieser  strukturalen  Disparatheit  auf  die  transgenerische 
Bedeutungseinheit des Seienden übertragen wird. 

                                           
21 Aristoteles, Metaphysik, Γ 2, 1003 a 34–1003 b 1. 
22 Ebd., Γ 2, 1003 b 1–3. 
23 Ebd., Z 5, 1031 a 1–14. 
24 Ebd., H 2, 1042 b 10–11. 
25 Aristoteles, Metaphysik, Δ 6, 1016 b 31–35. 



6 

 

Welche  Beweggründe  drängen  die  verschiedenen  Denker  und  Gelehrten  dazu,  sich  über 
einen  so  offensichtlichen  Unterschied  zwischen  den  beiden  Strukturen  hinwegzusetzen?  Aus 
Courtines  Überlegungen  geht  folgende  Antwort  auf  diese  Frage  hervor:  Die  platonischen  und 
neuplatonischen  Überzeugungen  der  griechischen  Aristoteles‐Kommentatoren  bereiten  zu  dieser 
fragwürdigen Übertragung den Boden vor, selbst wenn diese Kommentatoren  (bis auf eine einzige 
Ausnahme) von einer Analogie des Seins nicht ausdrücklich sprechen; zur Vollendung bringen aber 
das  begonnene Werk  erst  die mittelalterlichen  Scholastiker,  die wiederum  dem Widersinn  durch 
weitere Unterscheidungen die Schärfe nehmen. Der Entstehungsprozess dieses Widersinns kann auf 
folgende Weise nachgezeichnet werden: 

Erstes  Stadium.  Bereits  Alexander  von  Aphrodisias  setzt  neue  Akzente,  indem  er  die 
aristotelische Bezeichnung des  selbstständig existierenden Wesens  (der  „Substanz“)  als  „das erste 

und eigentliche Seiende“ (τὸ πρώτως καὶ κυρίως ὄν) aufgreift und im Hinblick auf diese Bezeichnung 
die  von  Aristoteles  gesuchte  allgemeine  Wissenschaft  als  eine  Wissenschaft  vom  ersten  und 
eigentlichen  Seienden  bestimmt.26  Diese  ersttheoretische  (protologische)  Interpretation  des 
Allgemeinen (katholou) beruht bei  ihm auf einer Umdeutung der „Beziehung auf Eines und auf eine 
einzige  Natur“:  Er  versteht  diese  Beziehung  nunmehr  als  eine  Teilhabe  im  platonischen  Sinne. 
Dadurch wird aber die Zurückführung auf ein Erstes27  in eine Ableitung aus dem Ersten verwandelt, 
indem alle anderen Seienden von ihm „ihr Sein erhalten“.28  

Schon bei Alexander  von Aphrodisias deutet  sich  zugleich ein  Stufengang der Teilhabe an: 
Vom  ersten  Seienden  erhält  jedes  andere  Seiende  ein  Sein,  das  „seinem  Wesen,  seiner 
Aufnahmefähigkeit, seiner Empfangsbereitschaft“ gemäß ist.29 Von einer Analogie des Seins ist dabei 
noch nicht ausdrücklich die Rede, aber der Sache nach geht es bereits um eine Verhältnisgleichheit 
unter den Seienden: Das Sein des einen Seienden verhält sich zu seinem eigenen Wesen so, wie sich 
das Sein des anderen Seienden zu dessen Wesen verhält.  

Diese  Auffassung  von  der  Bedeutungseinheit  des  Seienden  ist  bereits  bei  Alexander  von 
Aphrodisias  zugleich  ein  entscheidender  Schritt  auf  dem  Weg  zur  Ontotheologie.  Die 
ersttheoretische  Interpretation  des  Allgemeinen  schließt  den  bei  Aristoteles  sich  gerade  eben 
andeutenden Kreislauf  von Gründen und Begründen beinahe  schon ab.30 Zwar  versteht Alexander 
von Aphrodisias unter dem ersten Seienden zunächst nur das selbstständig existierende Wesen als 

solches. Aber er  fasst dieses erste Seiende bereits als „Grund und Ursache des Seins“  (ἀρχή τε και 

αἰτία τοῦ εἶναι) aller anderen Seienden auf.31  
Zur vollwertigen ontotheologischen Verfassung fehlt nur noch eine Verbindung zwischen den 

sinnlich  wahrnehmbaren,  beweglichen  (veränderlichen),  daher  auch  vergänglichen  Wesen 
(Substanzen)  und  dem  übersinnlichen,  unbeweglichen,  unvergänglichen  Wesen  (der  göttlichen 
Substanz).  Aristoteles  betrachtet  den  Unterschied  zwischen  dem  Vergänglichen  und  dem 
Unvergänglichen nicht etwa als einen Gegensatz zwischen zwei Arten einer gemeinsamen Gattung, 
sondern als einen Unterschied – oder auch Gegensatz – zwischen zwei verschiedenen Gattungen.32 

                                           
26 Alexandri Aphrodisiensis in Aristotelis Metaphysica Commentaria [Commentaria in Aristotelem Graeca 
(weiterhin abgekürzt als „CAG“), 23 Bde, Berlin: Georg Reimer 1882–1909, Bd. I], hg. von 
Michael Hayduck, Berlin: Georg Reimer 1891, S. 244, Zeilen 15–20; vgl. Alexander of 
Aphrodisias, On Aristotle Metaphysics 4, übersetzt von Arthur Madigan, London: Duckworth 1993, 
S. 18. 
27 Vgl. Aristoteles, Metaphysik, Γ 2, 1004 a 25: „[…] πάντα πρὸς τὸ πρῶτον ἀναφέρεται […]“. 
28 Alexandri Aphrodisiensis in Aristotelis Metaphysica Commentaria [CAG, Bd. I], S. 245, Zeilen 3–5; 
eng. S. 19. 
29 Courtine, Les catégories de l’être, S. 201. 
30 Ebd., S. 201 und S. 204. 
31 Alexandri Aphrodisiensis in Aristotelis Metaphysica Commentaria [CAG, Bd. I], S. 244, Zeile 19; eng. 
S. 19. 
32 Aristoteles, Metaphysik, I 10, besonders 1059 a 9–10. 



7 

 

Daher hat bei Aristoteles die Bedeutungseinheit des Terminus „Wesen“ (oder „Substanz“)  ihrerseits 
auch schon einen transgenerischen Zug. Dieser Umstand ebnet den Weg zu einer Gleichsetzung von 
zwei verschiedenen Verhältnissen. Vielleicht sollte man dabei statt von Gleichsetzung eher nur von 
einer  Angleichung  sprechen:  Das  Verhältnis  zwischen  dem  unvergänglichen  Wesen  und  den 
vergänglichen  Wesen  wird  dem  Verhältnis  zwischen  dem  selbstständig  existierenden  Wesen 
überhaupt  und  den  übrigen  Kategorien  sowie  dem  Vermögen  und  der  wirklichen  Tätigkeit 
angeglichen.  Diese  Angleichung  ist  bei  Alexander  von  Aphrodisias  gewiss  noch  keine  vollendete 
Tatsache,  aber  wir  finden  bei  ihm  bereits  eine  deutliche  Parallele  zwischen  den  beiden 
Verhältnissen.33  

Diese Parallele hat zugleich zur Folge, dass bei dem „Kommentator“, wie er in der Spätantike 
genannt wird, nicht allein die von Aristoteles gesuchte allgemeine Wissenschaft den Charakter einer 
Wissenschaft vom Ersten annimmt, sondern zugleich die von Aristoteles als Theologie verstandene 
Erste  Philosophie  eine  eigentümliche  Allgemeinheit  erhält.  Denn  sie  handelt  nicht  nur  vom 
unbeweglichen und unvergänglichen Wesen, sondern auch von allen anderen Wesen,  insofern das 
Sein  dieser Wesen  vom  ersten Wesen  abhängig  ist.34  Durch  diese  Betonung  der  eigentümlichen 
Allgemeinheitsdimension,  die  der  aristotelischen  Ersten  Philosophie  zukommt,  bringt  bereits 
Alexander von Aphrodisias die „katholou‐protologische Zirkularität“ beinahe zur Vollendung.35 

Zweites Stadium. Courtine  zeigt, wie die von Alexander von Aphrodisias begonnene Arbeit 
besonders  von  den  Ammonios‐Schülern  Asklepios  von  Tralleis  und  Johannes  Philoponos  in  der 
Spätantike weitergeführt wird. Ammonios Hermeiou, der ungefähr von 440 bis 520 lebte, lernte bei 
Proklos  in Athen Philosophie, bevor er  in Alexandrien  seine Schule gegründet hatte. Asklepios von 
Tralleis stützt sich in seinem Metaphysik‐Kommentar nicht allein auf Alexander von Aphrodisias und 
Ammonios Hermeiou,  sondern  auch  auf  den  Lehrer  von  Proklos,  Syrianos, der  in  seinem  eigenen 
Metaphysik‐Kommentar die aristotelische „Beziehung auf Eines und eine einzige Natur“ bereits ganz 
in die Nähe der Synonymie, also der Gattungsgemeinsamkeit gebracht hatte.36 Asklepios von Tralleis 
hat  das  Verhältnis  des  übersinnlichen  Wesens  zu  den  sinnlich  wahrnehmbaren  Wesen  dem 
Verhältnis des selbstständig existierenden Wesens überhaupt zu den übrigen Kategorien sowie zum 
Vermögen  und  der  wirklichen  Tätigkeit  bereits  restlos  angeglichen.  Er  kennt  nur  noch  ein 

„ausgezeichnetes  Seiendes“  (τὸ  κυρίως  ὄν),  das  allein  über  eine  „selbstständige Wesensexistenz“ 

(ὕπαρξις)  verfügt  und  das  Sein  allen  anderen  Seienden  zuteil  werden  lässt,  und  zwar  ihrer 
eigentümlichen  Aufnahmebereitschaft  und  Empfangsfähigkeit  gemäß.37  Dass  etwas  seiend  ist, 
bedeutet  demnach  nichts  anderes,  als  dass  es  –  je  nach  seinem  Vermögen  –  an  dem 
„ausgezeichneten  Seienden“  teilhat.  Damit  ist  hier  der  Stufengang  der  Teilhabe  bereits  völlig 
vereinheitlicht.  Diese  gestufte  Teilhabe  an  ein  und  demselben  Seienden  kommt  einer 
Gattungsgemeinschaft  im  Sinne  der  Synonymie  äußerst  nahe.  So  hat  Asklepios  von  Tralleis  keine 
Schwierigkeiten mehr, sein „ausgezeichnetes Seiendes“ durch Heranziehung des Sonnengleichnisses 
aus Platons Staat zu kennzeichnen.38  

Drittes Stadium. Bei Johannes Philoponos entdeckt Courtine schließlich eine Formel, die den 
späteren  lateinischen  Ausdruck  analogia  entis  geradezu  vorwegnimmt.  Der  Gott  wollte  –  so 
Philoponos –, dass die anderen Dinge ihm vermöge ihrer Teilhabe am Sein und am Guten möglichst 
nahe kommen, zugleich aber, dass  ihre Ähnlichkeit mit  ihm nicht bei allen die gleiche  ist,  sondern 

                                           
33 Alexandri Aphrodisiensis in Aristotelis Metaphysica Commentaria [CAG, Bd. I], S. 266, Zeilen 8–14; 
eng. S. 45. 
34 Ebd. 
35 Courtine, Les catégories de l’être, S. 203 f. 
36 Syriani Commentaria in Aristotelis Metaphysica [CAG, Bd. VI/1], hg. von G. Kroll, Berlin: Georg 
Reimer 1902, S. 57, Zeilen 18–20. 
37 Asclepii Commentaria in Aristotelis Metaphysica [CAG, Bd. VI/2], hg. von Michael Hayduck, Berlin: 
Georg Reimer 1888, S. 227, Zeilen 2–6. 
38 Courtine, Les catégories de l’être, S. 208 f. 



8 

 

ihnen  „gemäß  dem  Verhältnis  der  Seienden“  oder,  richtiger,  der  „Substanzen“  (τῇ  τῶν  οὐσιῶν 

ἀναλογίᾳ) zuteil wird.39 Es ist allerdings kein Zufall, dass sich dieser Ausdruck in einem Werk findet, 
das  nicht  der  Deutung  aristotelischer  Schriften  gewidmet  ist,  sondern  sich  vom  Standpunkt  des 
Christentums gegen den  letzten großen Denker der heidnischen Antike, den Neuplatoniker Proklos, 
wendet.  In  seiner Auseinandersetzung mit Proklos bringt  Johannes Philoponos die neuplatonische 
Idee eines Stufengangs der Teilhabe gleichsam auf den Punkt, ohne sie  jedoch unmittelbar auf die 
zentrale Aporie der aristotelischen Metaphysik zu beziehen. 
 
 

                                           
39 Johannes Philoponos: De aeternitate mundi – Über die Ewigkeit der Welt, griechisch–deutsche 
zweisprachige Ausgabe, 5 Bde, übersetzt und eingeleitet von Clemens Scholten, Turnhout: 
Brepols Publishers 2011, Fünfter Teilband, S. 1384 f. (Unter Berufung auf die entsprechende 
Stelle in der Ausgabe von Hugo Rabe aus dem Jahre 1899 (S. 568, Z. 9 f.), zitiert Courtine den 
Text in folgender Gestalt: τῇ τῶν ὄντων ἀναλογίᾳ).   


