METAPHYSIK ALS PROBLEM

EINFUHRUNG IN EINE GRUNDLEGENDE DISZIPLIN DER PHILOSOPHIE

VORLESUNG VON PROF. DR. LASZLO TENGELYI

Vorlesungsscript 2

Der lange Weg zur Ontotheologie |

Jean-Frangois Courtine versucht den Weg nachzuzeichnen, der in der Tradition von der
katholou-protologischen Grundstruktur der aristotelischen Metaphysik zur Entstehung einer
ontotheologischen Verfassung flihrt. Er zeigt, dass dieser Weg zum ersten Mal von den griechischen
Aristoteles-Kommentatoren betreten wurde. Es handelt sich dabei um Denker und Gelehrte, die ein
halbes Jahrtausend nach Aristoteles oder noch spater lebten und — den Bedirfnissen ihrer eigenen
Zeit entsprechend — die peripatetische Tradition mit dem Platonismus oder dem Neuplatonismus
verschrankt oder auch vereinigt haben. So ist es allerdings kein Wunder, wenn von vornherein
Missverstandnisse den Weg zur Ontotheologie bestimmen.

Courtine entdeckt bereits in der — auch von Pierre Aubenque vertretenen — Deutung der
Metaphysik als Postphysik ein Missverstandnis der urspringlichen Lehre von Aristoteles. Es handelt
sich um eine Auffassung, die sich bis zu einem der éaltesten und verldsslichsten Aristoteles-
Kommentatoren, Alexander von Aphrodisias (2. Jahrhundert nach unserer Zeitrechnung),
zurlickverfolgen lasst. Von ihm stammt der Gedanke, dass die Metaphysik in der Ordnung der fiir uns
am meisten erkennbaren Dinge nach der Physik an die Reihe komme und in diesem nicht mehr
»bibliothekarischen”, sondern ,taktischen” — weil durch die Ordnung (talg) der Erkennbarkeit
bestimmten — Sinne als Postphysik zu verstehen sei. Courtine sieht aber deutlich, dass die so
verstandene Postphysik notwendig eine Transphysik voraussetzt. In der Tat ist die Metaphysik in der
Ordnung der an sich am meisten erkennbaren Dinge nach Alexander eine Theorie des ersten
Seienden und der ersten Griinde, also eine Weisheit im Sinne einer gottlichen Wissenschaft vom
Gottlichen. Damit werden aber Physik und Metaphysik bei Alexander anders voneinander
unterschieden als bei Aristoteles selbst. Auch Aristoteles trennt zwar im sechsten Buch (E) der
Metaphysik die Erste Philosophie als Theologie von der Physik als Zweiter Philosophie, und auch er
schreibt schon der so verstandenen Ersten Philosophie eine gewisse Allgemeinheit zu. Aber die
Identitdt der Allgemeinheit der Ersten Philosophie mit der Allgemeinheit der namenlosen und
unablassig gesuchten Wissenschaft, von der im vierten Buch (I) der Metaphysik ausdricklich die
Rede ist und zu der die meisten Untersuchungen der Schriftensammlung Beitrdge leisten, bleibt bei
Aristoteles selbst fragwirdig. Darin liegt gerade die zentrale Aporie der aristotelischen Metaphysik,
die Pierre Aubenque so meisterhaft nachgezeichnet hatte und der Rémy Brague und Jean-Francgois
Courtine dann durch den Begriff einer katholou-protologischen Grundstruktur Rechnung trugen.
Alexander von Aphrodisias setzt jedoch die Erste Philosophie mit der gesuchten Wissenschaft von
vornherein gleich. Damit theologisiert er die aristotelische Metaphysik an einem entscheidenden
Punkt.'

Alexander von Aphrodisias steht mit dieser Auffassung am Beginn eines Prozesses, der die
gesamte Spatantike umfasst und dann — nach einer langen Pause — erst in der mittelalterlichen
Hochscholastik zur Vollendung gelangt. Das Endergebnis dieses Prozesses ist eine Metaphysik, der
unzweifelhaft eine ontotheologische Verfassung im Sinne von Heidegger zukommt. Courtine

verschreibt sich der Forschungshypothese, dass diese mehr als ein Jahrtausend lang dauernde
Herausbildung der Ontotheologie mit der ,Erfindung der Analogie als Analogie des Seins”

" Courtine, Les catégories de l'étre, S. 198.



zusammenfillt.” Diese Forschungshypothese driickt sich im Titel seines Buches Inventio analogiae
[,,Erfindung der Analogie“] aus.

Bereits Heidegger hatte die Lehre von der Analogie des Seins in seine Uberlegungen zur
Ontotheologie einbezogen.? Er war dabei zu einem besonders harten Urteil Uber diese Lehre
gekommen:

»,Die Analogie des Seins — diese Bestimmung ist keine Losung der Seinsfrage, ja nicht einmal eine
wirkliche Ausarbeitung der Fragestellung, sondern der Titel fiir die harteste Aporie, Ausweglosigkeit,
in der das antike Philosophieren und damit alles nachfolgende bis heute eingemauert ist.“*

Aubenque beschrieb dann den Entdeckungsprozess der Analogie des Seins schlichtweg als die

Geschichte eines Widersinns“.> Courtine teilt die Meinung von Heidegger® und tbernimmt die
Formel von Aubenque.” Diese abschatzigen Urteile iiber die Lehre von der Analogie des Seins zeigen,
dass die Traditionsbildung der Metaphysik nicht allein von Heidegger, sondern auch von Aubenque
und Courtine aus einer Veraullerlichung und Missdeutung der aristotelischen Metaphysik abgeleitet
wird.

Fiir unsere Zwecke geniigt ein kurzer Uberblick iber den langen Entstehungsprozess der
Lehre von der Analogie des Seins. Wir kdnnen uns dabei auf einen biindigen Aufsatz von Courtine®
stlitzen, den wir durch einige Hinweise auf die vollstandigere Darstellung dieses Prozesses in Inventio
analogiae ergénzen kénnen. Zuvor missen wir jedoch auf das zweite Kapitel des vierten Buches (I)
der aristotelischen Metaphysik eingehen, um das Problem deutlich zu machen, mit dem die
griechischen Aristoteles-Kommentatoren ringen.

a. Die fokale Bedeutungseinheit des Seienden bei Aristoteles

.Das Seiende wird in mehrfacher Bedeutung ausgesagt [... .“° Mit diesen schlichten Worten beginnt

das zweite Kapitel des vierten Buches der aristotelischen Metaphysik. Es ist bekannt, welche
Bedeutungsmannigfaltigkeit dabei gemeint ist:™

1. Zuniachst ist alles, was zu einer der Kategorien gehort, ein Seiendes, gleichviel, ob es ein
selbststindig existierendes Wesen (,Substanz”) ist oder etwas an einem selbststindig
existierenden Wesen nur mit Vorhandenes wie etwa eine Qualitat, eine Quantitdt, eine
Relation, ein Ort oder eine Zeit, ein Tun oder ein Erleiden, eine Haltung oder auch eine Lage.

2. Aber damit ist die Bedeutungsvielfalt des Seienden keineswegs erschopft. Das Seiende
umfasst ebenso das dem Vermégen nach und das der wirklichen Téitigkeit nach Seiende.

*Ebd,, S. 204.

Martin Heidegger, Aristoteles, Metaphysik © 1-3. Von Wesen und Wirklichkeit der Kraft
|Gesamtansgabe, Bd. 33], Freiburger Vorlesung, Sommersemster 1931, hg. von Heinrich Hiini,
Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann 1990 ('1981), S. 42—48.

“Ebd., S. 46.

> Pierre Aubenque, ,Les origines de la doctrine de I'analogie de I’étre. Sur Thistoire dun
contresens®, in: Les études philosophigues, 1/1978, S. 3—12.

® Siehe den Aufsatz ,la critique heideggérienne de Ianalogia entis, in: Courtine, Les catégories de
Létre, S. 213-239.

" Couttine, Inventio analogiae, S. 231.

® Siche den Aufsatz ,Différence ontologique et analogie de I'étre®, in: Courtine, Les catégories de
Létre, S. 191-211.

? Aristoteles, Metaphysik, I" 2, 1003 a 33.

" Zur folgenden Auflistung siehe ebd., E 2, 1026 a 331026 b 2.

2



3. Mit dem Seienden kann dariiber hinaus das Wahre, Wahrseiende gemeint sein; das Falsche
gilt dann als das Nicht-Seiende.

4. Ein Seiendes ist selbst noch das Zufdllige (das , Akzidentelle” im Sinne des sich gerade so und
so Ergebenden; zufillig in diesem Sinne ist zum Beispiel, dass ein WeiRhaariger gebildet —
und nicht vielmehr ungebildet — ist).

Aristoteles behauptet weiterhin, dass das Seiende doch ,immer in Beziehung auf Eines und auf eine
einzige Natur und nicht nach bloBer Namensgleichheit (homonym)“ ausgesagt wird.'* Aus dem Text
geht hervor, was dabei mit dem ,,Einen” und der ,einzigen Natur” gemeint ist: Es ist das selbststdndig

existierende Wesen (ovoia, ,Substanz”). Aristoteles sagt:

,Denn einiges wird als seiend bezeichnet, weil es Wesen (Substanzen), anderes, weil es
Eigenschaften eines Wesens sind, anderes, weil es der Weg zu einem Wesen oder Untergang oder
Beraubung oder Qualitdt oder das Schaffende und Erzeugende ist fiir ein Wesen oder fiir etwas in
Beziehung zu ihm Stehendes, oder Negation von etwas unter diesen oder von einem Wesen [...].“*

An anderer Stelle wird das selbststandig existierende Wesen ebendeshalb auch als ,das erste

Seiende” (10 mpwtwe dv) bezeichnet;*® dieser Ausdruck schlieBt den Gedanken in sich, dass das
Seiende in erster Bedeutung nichts anderes sei als das selbststiandig existierende Wesen. Die
gemeinsame Beziehung auf diese erste Bedeutung verleiht dem Seienden in seiner
Bedeutungsvielfalt eine gewisse Bedeutungseinheit, die sich von der bloBen Namensgleichheit
(Homonymie) deutlich unterscheidet. Alles kommt darauf an, die Eigentlimlichkeit dieser
Bedeutungseinheit zu erfassen. Ein Bild, das von dem amerikanischen Aristoteles-Forscher Guilym
Ellis Lane Owen stammt, ist dabei sicherlich hilfreich: Wie eine geeignete Linse die Strahlen der
Sonne in einem Fokus versammelt, so versammelt das selbststindig existierende Wesen die
voneinander eigentlich unabhdngigen Bedeutungsstrahlen des Seienden in einem Fokus. Owen
schreibt dem aristotelischen Seienden deshalb eine focal meaning zu.** Terence Irwin schlagt statt
dessen den Ausdruck focal connection vor, um den Vorrang des Sachlichen gegenliber dem
Sprachlich-Semantischen bei Aristoteles zu betonen.”

Wie kann jedoch diese fokale Bedeutungseinheit oder auch fokale Verbindung naher
bestimmt werden? Eines ist sicher: Sie beruht nicht auf der Einheit einer Gattung. Im Gegensatz zu
Platons Sophistes betrachtet Aristoteles das Seiende weder als die oberste Gattung noch als eine der
obersten Gattungen.®® Fiir ihn sind vielmehr die Kategorien die obersten Gattungen aller Dinge. Das
Seiende als Seiendes fallt jedoch mit keiner Kategorie zusammen; zu jeder Kategorie gehort ja
Seiendes. Das Seiende als Seiendes ist daher (iberhaupt nicht kategorial bestimmt; es lbersteigt
vielmehr die Kategorien und ist wesenhaft transkategorial oder, wie es spater gesagt werden soll,
transzendent(al).

In dieser Hinsicht kann das Eine mit dem Seienden in eine Parallele gebracht werden. ,, Denn
dasselbe ist ein Mensch und seiender Mensch und Mensch [...], und das Eine ist nicht etwas

""Ebd.,, T" 2, 1003 a 33-34.

" Ebd., " 2, 1003 b 6-10.

" Ebd., Z 1, 1028 a 30.

" Guilym Ellis Lane Owen, ,,].ogic and Metaphysics in Some Earlier Works of Aristotle*, in:
Logic, Science and Dialectic. Collected Papers in Greek Philosophy, hg. von Martha Nussbaum, Ithaca,
New York: Cornell University Press 1968, S. 184, S. 187 und S. 192 f.

> Terence Irwin, ,2Homonymy in Aristotle®, in: Review of Metaphysics 34 (1981), S. 523-544.

' Zu diesem Unterscheid zwischen Platon und Aristoteles siche Francis Macdonald Cornford,
Plato’s Theory of Knowledge. The Theaetetus and the Sophist of Plato Translated with a Running
Commentary, London: Routledge and Kegan Paul 1935, S. 264-279, hier besonders S. 275 f.

3



verschiedenes auBer dem Seienden.“’ Gehort Seiendes zu jeder Kategorie, so trifft dasselbe auch

auf das Eine zu: Eines ist in jeder Kategorie zu finden. Daher ist nicht nur das Seiende, sondern auch
das Eine transkategorial; es Ubersteigt die Kategorien und ist ebendeshalb, genau so wie das
Seiende, transzendent(al).

Im dritten Buch (B) der Metaphysik fuhrt Aristoteles auch ein gesondertes Argument an, um
deutlich zu machen, dass weder das Seiende noch das Eine Gattung sein kann:

»[...] die Artunterschiede jeder Gattung missen notwendig sein, und jeder muR einer sein; unmoglich
aber kénnen die Arten einer Gattung von den zugehdrigen Artunterschieden, noch die Gattung,
abgesehen von ihren Arten, von den Artunterschieden ausgesagt werden, woraus sich ergibt, dal3,
sofern das Eine und das Seiende Gattungen sind, kein Artunterschied ein Seiendes oder ein Eines sein
kann.“*®

Aristoteles stiitzt sich hier auf den — an anderer Stelle'® niher begriindeten — Gedanken, dass weder
die Art noch die Gattung vom Artunterschied — oder artbildenden Unterschied — ausgesagt werden
kann; so kann zum Beispiel weder die Art ,Mensch” noch die Gattung ,Lebewesen” vom
Artunterschied ,verninftig” ausgesagt werden. In der Tat kann zum Beispiel die Behauptung
LVernilnftig — oder das Vernlinftige, also das, was verniinftig ist — ist (der) Mensch” nicht einwandfrei
aufgestellt werden, weil der Artunterschied ,verniinftig” umfangweiter ist als die Art ,,Mensch“ (auch
andere Lebewesen, zum Beispiel Gotter, konnen verniinftig sein). Aber auch die Aussage , Vernlinftig
— oder das Verniinftige, also das, was verninftig ist — ist (das) Lebewesen” muss als unrichtig
angesehen werden — zumindest wenn der Artunterschied ,verniinftig” unabhangig von den Arten der
Gattung , Lebewesen” gebraucht wird und nicht einfach zu einer (etwas unbeholfenen) Bezeichnung
einer dieser Arten dient —, weil sie den Anschein erweckt, als sei der artbildende Unterschied
yvernlnftig” selbst nur eine Art der Gattung ,Lebewesen”. Das Seiende und das Eine missen aber
jedem denkbaren Artunterschied zukommen; sie konnen daher keine Arten und auch keine
Gattungen sein. Sie erweisen sich vielmehr als transgenerisch.

Aus diesem wichtigen Unterschied zu Platons Lehre vom Seienden im Sophistes ergibt sich
jedoch eine Grundschwierigkeit, die dem aristotelischen Ansatz eigentimlich ist: Die

Bedeutungseinheit des Seienden ist nicht nur von jeder bloBen Namensgleichheit (Homonymie) zu
trennen, sondern sie driickt auch nicht etwa eine Gattungsgleichheit des Bezeichneten aus (beruht

also_auch nicht auf Synonymie im Sinne der aristotelischen Schrift iiber die Kategorien).”® Da
»Homonymie” im mittelalterlichen Latein spater als aequivocatio, ,Synonymie“ dagegen als
univocatio oder auch als univocitas wiedergegeben wurde, kdnnen wir auch behaupten, dass
Aristoteles —im Gegensatz zu dem (allerdings erst noch tastenden) Versuch von Platon im Sophistes —
die Univozitit des Seienden bestreitet oder auch entschieden leugnet. Gibt es jedoch ein Drittes
zwischen Homonymie und Synonymie, aequivocatio und univocatio? Gibt es eine transgenerische
Einheit, die sich doch von einer blofen Namensgleichheit unverwechselbar unterscheidet?

Deutet etwa die ,Beziehung auf Eines und eine einzige Natur” ein derartiges Drittes an?
Aristoteles fiihrt auch zwei — in der Tradition immer wieder neu erdrterte — Beispiele an, um diese
(,fokale”) Verbindungsart zu kennzeichnen:

' Aristoteles, Metaphysik, I" 2, 1003 b 26-31.

" Ebd., B 3, 998 b 22-26.

" Aristoteles, Topica et Sophistici elenchi, V1 6, 144 a 32-144 b 11, hg. von William David Ross,
Oxford: Clarendon Press 1958; dt. Topik, griechisch—deutsche zweisprachige Ausgabe, iibersetzt
von Hans-Ginter Zekl, Hamburg: Meiner 1997, S. 3006 f.

* Aristoteles, Categoriae et Liber de interpretatione, cap. 1, 1 a 612, hg. von L. Minio-Paluello,
Oxford: Oxford University Press 1947; dt. Die Kategorien, griechisch—deutsche zweisprachige
Ausgabe, iibersetzt von Ingo W. Rath, Stuttgart: Reclam 1998, Kap. 1, S. 6 £.

4



Demnach wird ,alles, was gesund genannt wird, auf Gesundheit hin ausgesagt [...], indem es dieselbe
erhdlt oder hervorbringt, oder ein Anzeichen derselben, oder sie aufzunehmen fahig ist:?! auf
dhnliche Weise heiRt etwas ,arztlich” auch nur ,in Beziehung auf die Arzneikunde, entweder weil es
die Arzneikunde besitzt oder zu ihr wohl befihigt oder ein Werk derselben ist [...].“*

Aber diese Beispiele kdnnen fiir sich allein eine begriffliche Untersuchung Uber die transgenerische
Bedeutungseinheit des Seienden nicht ersetzen. Indes flihrt Aristoteles eine derartige Untersuchung
nicht durch; er sagt nirgendwo, in welchem Sinne die ,Beziehung auf Eines und eine einzige Natur”
ein Drittes zwischen Homonymie und Synonymie bestimmen koénnte und sollte. Er begniigt sich
damit, das Verhaltnis des selbststindig existierenden Wesens (der ,Substanz”) zu den Gbrigen
Kategorien wie auch zum Vermégen und der wirklichen Tatigkeit in Einzelerorterungen lber das
,Sosein” (to ti fjv eivan) des Wesens?® oder auch ber dessen Stoff- und Formursache?* aufzuweisen.
Die ,Beziehung auf Eines und eine einzige Natur” bleibt aber bei ihm, wie Aubenque zu Recht
behauptet, letztlich eine Namensgleichheit — wenn auch keine blofle, sondern eben eine nicht
zufillige Namensgleichheit.

b. Die Erfindung einer Analogie des Seins

Was bei Aristoteles selbst eigentlich Treue zum aporetischen Reichtum der Sache ist, stellt sich in der
sich nur spat und langsam entfaltenden Schultradition der Metaphysik von vornherein als ein Mangel
an Eindeutigkeit dar. Diese vermeintliche Not gibt Anlass zur Entstehung des ,Widersinns“, der von
Aubenque und Courtine enthiillt wird. Bereits die griechischen Aristoteles-Kkommentatoren und dann
erst recht die mittelalterlichen Scholastiker tGbertragen auf die transgenerische Bedeutungseinheit
des Seienden einen Begriff von Aristoteles, der seinem urspriinglichen Sinn nach gar nicht zu ihr
passt. Es handelt sich um den Begriff der Analogie. Der Anhaltspunkt zu dieser Ubertragung lasst sich
bei Aristoteles mihelos ausmachen. Im sechsten Kapitel des flinften Buches (A) der Metaphysik heifldt
es:

»Ferner ist einiges der Zahl nach Eines, anderes der Art, anderes der Gattung, anderes der Analogie
nach. Der Zahl nach namlich das, dessen Stoff, der Art nach das, dessen Begriff einer ist, der Gattung
nach das, was derselben Form der Kategorie angehort, der Analogie nach, was sich ebenso verhilt
wie ein anderes zu einem anderen.“*

An dieser Stelle wird die Analogie als eine transgenerische Einheit behandelt. Deshalb bietet sie sich
— zumindest scheinbar — dazu an, auf die Bedeutungseinheit des Seienden angewandt zu werden.
Aber im Einklang mit der griechischen Mathematik versteht Aristoteles unter Analogie, wie lberall,
so auch hier eine Verhéltnisgleichheit zwischen je zwei Termini: Wie A sich zu B verhdlt, so verhalt
sich C zu D (A:B=C:D). (Im Spezialfall kdnnen dabei die beiden mittleren Termini miteinander
identisch sein: A:B=B:C.) Diese Struktur fallt mit der ,fokalen” Verbindungsart, die eine Beziehung
mehrerer (unbestimmt vieler) Termini zu ein und demselben Terminus ist, keineswegs zusammen.

Der ,Widersinn”, von dem Aubenque und Courtine sprechen, besteht gerade darin, dass in der
Tradition der Begriff der Analogie trotz dieser strukturalen Disparatheit auf die transgenerische
Bedeutungseinheit des Seienden (ibertragen wird.

*! Aristoteles, Metaphysik, T 2, 1003 a 34-1003 b 1.
*Ebd., I"2,1003 b 1-3.

“ Ebd., Z 5,1031 a 1-14.

*Ebd.,, H 2, 1042 b 10-11.

* Aristoteles, Metaphysik, A 6, 1016 b 31-35.



Welche Beweggriinde drangen die verschiedenen Denker und Gelehrten dazu, sich lber
einen so offensichtlichen Unterschied zwischen den beiden Strukturen hinwegzusetzen? Aus
Courtines Uberlegungen geht folgende Antwort auf diese Frage hervor: Die platonischen und
neuplatonischen Uberzeugungen der griechischen Aristoteles-Kommentatoren bereiten zu dieser
fragwiirdigen Ubertragung den Boden vor, selbst wenn diese Kommentatoren (bis auf eine einzige
Ausnahme) von einer Analogie des Seins nicht ausdriicklich sprechen; zur Vollendung bringen aber
das begonnene Werk erst die mittelalterlichen Scholastiker, die wiederum dem Widersinn durch
weitere Unterscheidungen die Scharfe nehmen. Der Entstehungsprozess dieses Widersinns kann auf
folgende Weise nachgezeichnet werden:

Erstes Stadium. Bereits Alexander von Aphrodisias setzt neue Akzente, indem er die
aristotelische Bezeichnung des selbststdandig existierenden Wesens (der ,Substanz”) als ,das erste
und eigentliche Seiende” (t0 mpwtwg Kal KUpiwg Ov) aufgreift und im Hinblick auf diese Bezeichnung
die von Aristoteles gesuchte allgemeine Wissenschaft als eine Wissenschaft vom ersten und
eigentlichen Seienden bestimmt.® Diese ersttheoretische (protologische) Interpretation des
Allgemeinen (katholou) beruht bei ihm auf einer Umdeutung der ,Beziehung auf Eines und auf eine

einzige Natur”: Er versteht diese Beziehung nunmehr als eine Teilhabe im platonischen Sinne.
Dadurch wird aber die Zuriickfiihrung auf ein Erstes®” in eine Ableitung aus dem Ersten verwandelt,
indem alle anderen Seienden von ihm , ihr Sein erhalten®.?®

Schon bei Alexander von Aphrodisias deutet sich zugleich ein Stufengang der Teilhabe an:
Vom ersten Seienden erhidlt jedes andere Seiende ein Sein, das ,seinem Wesen, seiner
Aufnahmefahigkeit, seiner Empfangsbereitschaft” gemaR ist.”® Von einer Analogie des Seins ist dabei
noch nicht ausdriicklich die Rede, aber der Sache nach geht es bereits um eine Verhaltnisgleichheit
unter den Seienden: Das Sein des einen Seienden verhalt sich zu seinem eigenen Wesen so, wie sich
das Sein des anderen Seienden zu dessen Wesen verhalt.

Diese Auffassung von der Bedeutungseinheit des Seienden ist bereits bei Alexander von
Aphrodisias zugleich ein entscheidender Schritt auf dem Weg zur Ontotheologie. Die
ersttheoretische Interpretation des Allgemeinen schlieRt den bei Aristoteles sich gerade eben
andeutenden Kreislauf von Griinden und Begriinden beinahe schon ab.** Zwar versteht Alexander
von Aphrodisias unter dem ersten Seienden zunachst nur das selbststandig existierende Wesen als

solches. Aber er fasst dieses erste Seiende bereits als ,,Grund und Ursache des Seins” (&pxn te kat
aitio To0 eival) aller anderen Seienden auf.**

Zur vollwertigen ontotheologischen Verfassung fehlt nur noch eine Verbindung zwischen den
sinnlich wahrnehmbaren, beweglichen (verdnderlichen), daher auch verginglichen Wesen
(Substanzen) und dem Ubersinnlichen, unbeweglichen, unverginglichen Wesen (der gottlichen
Substanz). Aristoteles betrachtet den Unterschied zwischen dem Vergénglichen und dem
Unverganglichen nicht etwa als einen Gegensatz zwischen zwei Arten einer gemeinsamen Gattung,
sondern als einen Unterschied — oder auch Gegensatz — zwischen zwei verschiedenen Gattungen.*

0 Alexcandri Aphrodisiensis in Aristotelis Metaphysica Commentaria |Commentaria in Aristotelem Graeca
(weiterhin abgekurzt als ,,CAG®), 23 Bde, Berlin: Georg Reimer 1882-1909, Bd. I], hg. von
Michael Hayduck, Berlin: Georg Reimer 1891, S. 244, Zeilen 15-20; vgl. Alexander of
Aphrodisias, On Aristotle Metaphysics 4, Gbersetzt von Arthur Madigan, London: Duckworth 1993,
S. 18.

7" Vgl. Aristoteles, Metaphysik, I" 2, 1004 a 25: ,,[...] mévta moog 1o mo@tov avadégetad [...]«.

8 Alexcandri Aphrodisiensis in Aristotelis Metaphysica Commentaria [CAG, Bd. 1], S. 245, Zeilen 3-5;
eng. S. 19.

* Courtine, Les catégories de l'étre, S. 201,

*Ebd.,, S. 201 und S. 204.

U Alexcandri Aphrodisiensis in Aristotelis Metaphysica Commentaria [CAG, Bd. 1], S. 244, Zeile 19; eng.
S. 19.

* Aristoteles, Metaphysik, 1 10, besonders 1059 a 9-10.

6



Daher hat bei Aristoteles die Bedeutungseinheit des Terminus ,,Wesen” (oder ,Substanz”) ihrerseits
auch schon einen transgenerischen Zug. Dieser Umstand ebnet den Weg zu einer Gleichsetzung von
zwei verschiedenen Verhaltnissen. Vielleicht sollte man dabei statt von Gleichsetzung eher nur von
einer Angleichung sprechen: Das Verhaltnis zwischen dem unvergdnglichen Wesen und den
verganglichen Wesen wird dem Verhdltnis zwischen dem selbststandig existierenden Wesen
Uberhaupt und den ibrigen Kategorien sowie dem Vermoégen und der wirklichen Tatigkeit
angeglichen. Diese Angleichung ist bei Alexander von Aphrodisias gewiss noch keine vollendete
Tatsache, aber wir finden bei ihm bereits eine deutliche Parallele zwischen den beiden
Verhiltnissen.

Diese Parallele hat zugleich zur Folge, dass bei dem ,,Kommentator®, wie er in der Spatantike
genannt wird, nicht allein die von Aristoteles gesuchte allgemeine Wissenschaft den Charakter einer
Wissenschaft vom Ersten annimmt, sondern zugleich die von Aristoteles als Theologie verstandene

Erste Philosophie eine eigentiimliche Allgemeinheit erhdlt. Denn sie handelt nicht nur vom
unbeweglichen und unverganglichen Wesen, sondern auch von allen anderen Wesen, insofern das

Sein dieser Wesen vom ersten Wesen abhéngig ist.>* Durch diese Betonung der eigentiimlichen
Allgemeinheitsdimension, die der aristotelischen Ersten Philosophie zukommt, bringt bereits
Alexander von Aphrodisias die , katholou-protologische Zirkularitit” beinahe zur Vollendung.®

Zweites Stadium. Courtine zeigt, wie die von Alexander von Aphrodisias begonnene Arbeit
besonders von den Ammonios-Schilern Asklepios von Tralleis und Johannes Philoponos in der
Spatantike weitergefiihrt wird. Ammonios Hermeiou, der ungefahr von 440 bis 520 lebte, lernte bei
Proklos in Athen Philosophie, bevor er in Alexandrien seine Schule gegriindet hatte. Asklepios von
Tralleis stiitzt sich in seinem Metaphysik-Kommentar nicht allein auf Alexander von Aphrodisias und
Ammonios Hermeiou, sondern auch auf den Lehrer von Proklos, Syrianos, der in seinem eigenen
Metaphysik-Kommentar die aristotelische ,,Beziehung auf Eines und eine einzige Natur” bereits ganz
in die Nahe der Synonymie, also der Gattungsgemeinsamkeit gebracht hatte.*® Asklepios von Tralleis
hat das Verhaltnis des Ubersinnlichen Wesens zu den sinnlich wahrnehmbaren Wesen dem
Verhaltnis des selbststandig existierenden Wesens Gberhaupt zu den Ubrigen Kategorien sowie zum
Vermogen und der wirklichen Tatigkeit bereits restlos angeglichen. Er kennt nur noch ein
»ausgezeichnetes Seiendes” (10 kupiwg Ov), das allein Uber eine ,selbststindige Wesensexistenz”
(Omapéig) verfigt und das Sein allen anderen Seienden zuteil werden ldsst, und zwar ihrer
eigentiimlichen Aufnahmebereitschaft und Empfangsfahigkeit gemaR.*” Dass etwas seiend ist
bedeutet demnach nichts anderes, als dass es — je nach seinem Vermdégen — an dem
zausgezeichneten Seienden” teilhat. Damit ist hier der Stufengang der Teilhabe bereits vollig
vereinheitlicht. Diese gestufte Teilhabe an ein und demselben Seienden kommt einer
Gattungsgemeinschaft im Sinne der Synonymie duflerst nahe. So hat Asklepios von Tralleis keine
Schwierigkeiten mehr, sein , ausgezeichnetes Seiendes” durch Heranziehung des Sonnengleichnisses
aus Platons Staat zu kennzeichnen.*®

Drittes Stadium. Bei Johannes Philoponos entdeckt Courtine schlieRlich eine Formel, die den
spateren lateinischen Ausdruck analogia entis geradezu vorwegnimmt. Der Gott wollte — so
Philoponos —, dass die anderen Dinge ihm vermoge ihrer Teilhabe am Sein und am Guten moglichst
nahe kommen, zugleich aber, dass jihre Ahnlichkeit mit ihm nicht bei allen die gleiche ist, sondern

¥ Alexcandri Aphrodisiensis in Aristotelis Metaphysica Commentaria [CAG, Bd. 1], S. 266, Zeilen 8-14;
eng. S. 45.

* Ebd.

¥ Courtine, Les catégories de ['étre, S. 203 f.

% Syriani Commentaria in Aristotelis Metaphysica [CAG, Bd. V1/1], hg. von G. Kroll, Berlin: Georg
Reimer 1902, S. 57, Zeilen 18-20.

" Asclepii Commentaria in Aristotelis Metaphysica [CAG, Bd. V1/2], hg. von Michael Hayduck, Berlin:
Georg Reimer 1888, S. 227, Zeilen 2—6.

* Courtine, Les catégories de l'étre, S. 208 f.



emdR dem Verhdltnis der Seienden” oder, richtiger, der ,Substanzen” TWV_0VOLWV
avahoyia) zuteil wird.* Es ist allerdings kein Zufall, dass sich dieser Ausdruck in einem Werk findet,
das nicht der Deutung aristotelischer Schriften gewidmet ist, sondern sich vom Standpunkt des
Christentums gegen den letzten grolRen Denker der heidnischen Antike, den Neuplatoniker Proklos,
wendet. In seiner Auseinandersetzung mit Proklos bringt Johannes Philoponos die neuplatonische

Idee eines Stufengangs der Teilhabe gleichsam auf den Punkt, ohne sie jedoch unmittelbar auf die
zentrale Aporie der aristotelischen Metaphysik zu beziehen.

* Johannes Philoponos: De aeternitate mundi — Uber die Ewigkeit der Welt, griechisch—deutsche
zweisprachige Ausgabe, 5 Bde, tibersetzt und eingeleitet von Clemens Scholten, Turnhout:
Brepols Publishers 2011, Funfter Teilband, S. 1384 f. (Unter Berufung auf die entsprechende
Stelle in der Ausgabe von Hugo Rabe aus dem Jahre 1899 (S. 568, Z. 9 f.), zitiert Courtine den

Text in folgender Gestalt: ) 1@V 6vtwv avaoyiq).

8



