552 8674

o

RECLAMS UNIVERSAL-BIBLIOTHEK Nr. 1770
Bibliographisch erginzte Ausgabe 2010
Alle Rechte vorbehalten
© 1998 Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Sturtgart
Gesamtherstellung: Reclam, Ditzingen. Printed in Germany 2010
RECLAM, UNIVERSAL-BIBLIOTHEK und
RECLAMS UNIVERSAL-BIBLIOTHEK sind eingetragene Marken
der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart

ISBN 978-3-15-001770-8

www.reclam.de

DISCOURS

SUR ’ORIGINE ET LES FONDEMENS
DE L'INEGALITE PARMI LES HOMMES.

Par JEAN JAQUES ROUSSEAU
CITOYEN DE GENEVE

Non in depravatis , fed in his quz bene fecundum
naturam fe habent, confiderandum eft quid fit na-
turale. AzisTorT. Politic. L. 2.

.

D 4 M,
Chz MARC MICHEL REY.
MDCCLFV

£ Fothe £r




Hinweis zu den Anmerkungen

Ich habe diesem Werk einige Anmerkungen beigegeben,
meiner trigen Gewohnheit folgend, vom Hundertsten ins
Tausendste zu kommen. Diese Anmerkungen entfernen
sich manchmal zu weit vom Thema, als daf sie geeignet wi-
ren, mit dem Text zusammen gelesen zu werden. Ich habe
sie daher an das Ende der Abhandlung gestellt, in der ich
nach besten Kriften versucht habe, den geradesten Weg ein-
zuhalten. Diejenigen, die den Mut haben, noch einmal von
vorn anzufangen, kénnen sich beim zweiten Mal damit ver-
gniigen, auf den Busch zu klopfen und den Versuch zu ma-
chen, die Anmerkungen durchzugehen; es wird wenig scha-
den, wenn die anderen sie {iberhaupt nicht lesen.

Abhandlung

iber den Utrsprung und die Grundlagen
der Ungleichheit unter den Menschen

[Einleitung]

Vom Menschen habe ich zu sprechen, und die Frage, die ich
untersuche, lehrt mich, dafl ich zu Menschen sprechen
werde; denn man wirft nicht derartige Fragen auf, wenn
man sich fiirchtet, die Wahrheit in Ehren zu halten. Ich
werde also die Sache der Menschheit zuversichtlich vor den
Weisen vertreten, die mich dazu einladen, und ich werde
nicht unzufrieden mit mir selbst sein, wenn ich mich meines
Themas und meiner Richter wiirdig erweise.

Ich erkenne in der menschlichen Gattung zwei Arten von
Ungleichheit [inégalité]: die eine, welche ich die natlrliche
[naturelle] oder physische [physique] nenne, weil sie von
der Natur eingerichtet ist, und die im Unterschied des Al-
ters, der Gesundheit, der Krifte und der Eigenschaften des
Geistes oder der Seele besteht; die andere, die man die ge-
sellschaftliche [morale]' oder politische [politique] Un-
gleichheit nennen kann, weil sie von einer Art Ubereinkunft
abhingt und durch die Zustimmung der Menschen einge-
richtet oder wenigstens gebilligt wird. Die letztere besteht
in verschiedenen Privilegien, die einige auf Kosten der an-
deren geniefien, wie reicher, gechrter, michtiger zu sein als
diese oder sich sogar bei ihnen Gehorsam zu verschaffen.

Man kann nicht danach fragen, was die Quelle der natiir-
lichen Ungleichheit ist, weil sich die Antwort in der einfa-
chen Definition des Wortes ausgesprochen finde. Noch we-
niger kann man danach suchen, ob es nicht eine wesenhafte
Verbindung zwischen den beiden Ungleichheiten geben
konnte. Denn das hiefle mit anderen Worten fragen, ob die-
jenigen, die befehlen, notwendigerweise mehr wert sind als




32 Abbandlung siber die Ungleichheir

diejenigen, die gehorchen, und ob die Stirke des Koérpers
oder des Geistes, die Weisheit oder die Tugend sich stets in
denselben Individuen und in direktem Verhiltnis zu deren
Macht und zu deren Reichtum befinden: eine Frage, die
vielleicht gut dazu ist, unter Sklaven diskutiert zu werden,
die von ihren Herren gehért werden, die aber nicht ver-
niinftigen und freien Menschen geziemt, welche die Wahr-
heit suchen.

Worum handelt es sich also, genau genommen, in dieser
Abhandlung? Darum, im Fortgang der Dinge den Augen-
blick zu bezeichnen, in dem das Recht an die Stelle der Ge-
walt trat und damit die Natur dem Gesetz unterworfen
wurde; darum, zu erkliren, durch welches Ineinandergrei-
fen von Wundern der Starke sich entschliefen konnte, dem
Schwachen zu dienen, und das Volk sich entschliefen
konnte, eine blof vorgestellte Ruhe um den Preis wirkli-
cher Gliickseligkeit zu erkaufen.

Die Philosophen, welche die Grundlagen der Gesell-
schaft untersuchten, haben alle die Notwendigkeit empfun-
den, .b1s auf den Naturzustand zurlickzugehen, aber keiner
von ihnen ist dort angelangt. Die einen? haben nicht gezo-
gert, dem Menschen in diesem Zustand den Begriff von
Ref:ht und Unrecht zu unterstellen, ohne sich um den Nach-
weis dafiir, daf er diesen Begriff gehabt haben miisse, ja
nicht einmal dafiir, dafl er ihm nitzlich gewesen sel, zu
kiimmern. Andere’ haben von dem Naturrecht geredet, das
jeden befugt, zu behalten, was ihm gehdrt, ohne dafl sie er-
klirten, was sic unter »geh6ren« verstehen. Wieder andere?,
die von vornherein dem Stirkeren die Macht [autorité] iiber
den Schwicheren einriumten, haben sogleich die Regierung
[gouvernement) entstehen lassen, ohne die Zeit zu beden-
ken, die vergehen mufite, ehe der Sinn der Wérter »Macht«
und »Regierung« unter den Menschen vorhanden sein
konnte. Alle schlieBlich haben sie, unaufhérlich von Be-
diirfnis, Habsucht, Unterdriickung, Begierden und Stolz
redend, Begriffe auf den Naturzustand [érat de nature)

Einleitung ‘ 33

iibertragen, die sie der Gesellschaft entnommen haben. Sie
sprachen vom wilden Menschen [homme sauvage] und be-
schrieben den zivilisiert-biirgerlichen Menschen [homme
civil]. Den meisten unserer Philosophen ist es nicht einmal
in den Sinn gekommen, daran zu zweifeln, ob es den Natur-
zustand je gegeben hat, wihrend es doch aus der Lektiire
der heiligen Biicher offenkundig ist, daff der erste Mensch,
da er von Gott Denkvermdgen und Gebote empfangen
hatte, selbst keineswegs in diesem Zustand war; und dafi,
wenn man den Biichern des Moses den Glauben schenkt,
den ihnen jeder christliche Philosoph schuldet, man es ver-
neinen muf}, daf} sich die Menschen, selbst vor der Sintflut,
jemals im reinen Naturzustand befunden hitten, es sei
denn, sie wiren durch irgendein auflergewdhnliches Ereig-
nis wieder in ihn zuriickgefallen: ein Paradox, das sehr
schwer zu verteidigen und ganz unmdglich zu beweisen ist.
Beginnen wir also damit, alle Tatsachen beiseite zu lassen,
denn sie beriihren nicht unsere Frage. Man darf nicht die
Untersuchungen, in die man iiber dieses Thema eintreten
kann, fiir historische Wahrheiten halten, sondern nur fir
hypothetische und bedingte Uberlegungen, die mehr dazu
geeignet sind, die Natur der Dinge zu erhellen, als ihren
wirklichen Ursprung aufzuzeigen, und die denen hnlich
sind, die unsere Naturforscher alle Tage tiber die Entste-
hung der Welt anstellen. Die Religion befiehlt uns zu glau-
ben, dafl die Menschen, nachdem Gott selbst sie unmittel-
bar nach ihrer Erschaffung aus dem Naturzustand heraus-
gefithrt hat, ungleich sind, weil er gewollt hat, dafl sie es
seien; aber sie verbietet uns nicht, Vermutungen, die allein
aus der Natur des Menschen und der ihn umgebenden We-
sen abgeleitet sind, dariiber anzustellen, was aus dem Men-
schengeschlecht hitte werden konnen, wenn es sich selbst
iiberlassen geblieben wire. Das ist es, was man mich fragt
und was ich mir in dieser Abhandlung zu untersuchen vor-
nehme. Da mein Thema den Menschen ganz allgemein be-
trifft, werde ich mich bemiihen, eine Sprache zu verwenden,



34 Abbandlung iiber die Ungleichbeit

die_ allen Vélkern angemessen ist; oder vielmehr, indem ich
Zeit und Ort vergesse und nur an die Menschen denke, zu
denen ich spreche, werde ich mir vorstellen, ich sei im
Gymnasium von Athen, und wihrend ich die Lektionen
meiner Lehrer wiederholte, hitte ich Minner wie Platon
und Xenokrates® zu Richtern und das ganze Menschenge-
schlecht zum Zuhérer.

O Mensch, aus welcher Weltgegend du auch seist, wie
deine Meinungen auch immer sein mdgen, so hére! Dies ist
deine Geschichte, wie ich sie zu lesen glaubte, nicht in den
Biichern von deinesgleichen, die Liigner sind, sondern in
de_r Natur, die niemals ligt. Alles, was da von ihr sein wird,
wird wahr sein; es wird nichts Falsches geben aufier dem,
was ich vielleicht vom Meinigen hineingemischt habe, ohne
es zu wollen. Die Zeiten, von denen ich reden werde, liegen
weit zuriick: Wie sehr hast du dich doch verindert gegen-
tber dem, was du warst! Es ist sozusagen das Leben deiner
‘Gattung, das ich dir nun beschreiben werde, gemifl den Ei-
genschaften, die du einst empfangen hast und die deine Er-
zichung und deine Gewohnheiten zwar haben verderben,
aber nicht zerstdren kénnen. Es gibt — ich fiihle es — ein Al-
ter, in dem der individuelle Mensch gern stehenbleiben
mochte: Du wirst nach dem Alter suchen, von dem du dir
wiinschtest, dafl deine Gattung darin stehengeblieben wire.
Unzufrieden mit deinem gegenwirtigen Zustand — aus
Griinden, die deiner ungliicklichen Nachkommenschaft
noch gréflere Unzufriedenheit ankiindigen —, méchtest du
vielleicht zuriickgehen kénnen; und dieses Gefithl muf sich
iuﬁern im Lob auf deine ersten Vorfahren, in der Kritik an
deinen Zeitgenossen und im Schrecken derjenigen, die das
Ungliick haben, nach dir zu leben.

Erster Teil

Wie wichtig es, um den Naturzustand des Menschen richtig
zu beurteilen, auch sein mag, ihn von seinem Ursprung an
zu betrachten und ihn sozusagen im ersten Embryo der
Gattung zu untersuchen, so werde ich doch nicht seine or-
ganische Beschaffenheit in ihren aufeinanderfolgenden Ent-
wicklungsphasen verfolgen. Ich werde mich nicht dabei auf-
halten, im System der Tiere danach zu suchen, was er am
Anfang gewesen sein konnte, um schliefilich das zu werden,
was er 1st. Ich werde nicht untersuchen, ob seine langen Ni-
gel, wie Aristoteles sich denkt, zuerst krumme Krallen wa-
ren; ob er wie ein Bir behaart war; und ob, falls er auf allen
Vieren ging (¢), sein auf den Boden gerichteter und nur we-
nige Schritte im Umbkreis umfassender Blick nicht gleicher-
maflen Art und Grenzen seiner Vorstellungen bestimmte.
Ich kénnte tiber dieses Thema nur vage und fast frei erfun-
dene Vermutungen anstellen. Die vergleichende Anatomie
hat noch zu wenige Fortschritte gemacht, die Beobachtun-
gen der Naturforscher sind noch zu unsicher, um auf sol-
chen Fundamenten den Sockel einer soliden Erorterung an-
zulegen. Ohne auf die {ibernatiirlichen Kenntnisse zuriick-
zugreifen, die wir liber diesen Punkt haben, und ohne die
Verinderungen zu berticksichtigen, die ebenso in der inne-
ren wie in der dufleren Gestalt des Menschen eingetreten
sein miissen in dem Mafle, in dem er seine Glieder zu neuen
Gebrauchsweisen benutzte und sich von neuen Nahrungs-
mitteln ernihrte, werde ich also annehmen, dafl er zu allen
Zeiten so gestaltet war, wie ich ihn heute sehe: auf zwei Fu-
fen gehend, sich seiner Hinde bedienend, wie wir es mit
den unseren tun, seine Blicke auf die gesamte Natur rich-
tend und mit den Augen die weite Ausdehnung des Him-
mels ermessend.

Indem ich dieses so beschaffene Wesen von allen tiberna-
tiirlichen Gaben, die es vielleicht empfangen hat, und von
allen kiinstlichen Fahigkeiten, die es nur durch langwierige




36 Abbandlung iiber die Ungleichbeit

Fortschritte erwerben konnte, entbléfe; indem ich es, mit
einem Wort, so betrachte, wie es aus den Hinden der Natur
hervorgegangen sein mufi, sehe ich ein Tier, das weniger
stark ist als die einen, weniger flink als die anderen, alles in
allem genommen aber am vorteilhaftesten von allen ausge-
stattet. Ich sehe es, wie es sich unter einer Eiche sittigt, am
erstbesten Bach seinen Durst stillt und sein Lager am Fuf}
desselben Baumes findet, der ihm sein Mahl gespendet hat;
und damit sind seine Bediirfnisse befriedigt.

Die Erde, die ihrer natiirlichen Fruchtbarkeit iiberlassen
(d) und von ungeheuren Wildern bedeckt ist, welche nie-
mals die Axt verstiimmelt hat, bietet den Tieren jeder Art
auf Schritt und Tritt Vorratslager und Zufluchtsorte. Die
unter ihnen verstreut lebenden Menschen beobachten ihre
Geschicklichkeit, ahmen sie nach und erheben sich so bis
zum Instinkt der Tiere, mit dem Vorteil jedoch, daf jede an-
dere Art nur ihren eigenen Instinkt hat, wihrend der
Mensch, der vielleicht gar keinen ihm eigentiimlichen hat,
sie sich alle aneignet, sich auf die gleiche Weise von den mei-
sten der verschiedenen Nahrungsmittel (e) ernihrt, welche
die anderen Tiere unter sich teilen, und der folglich sein
Auskommen leichter findet, als irgendeines von ihnen dies
kann.

Von Kind auf an die Unbilden der Witterung und an die
Hirte der Jahreszeiten gewdhnt, geiibt im Ertragen von Er-
schépfung und gezwungen, nackt und ohne Waffen ihr Le-
ben und ihre Beute gegen die anderen wilden Tiere zu ver-
teidigen oder ihnen durch die Flucht zu entkommen, bilden
die Menschen eine robuste und fast unverwiistliche Kérper-
beschaffenheit aus. Die Kinder, welche die vorzigliche
Konstitution ihrer Viter mit auf die Welt bringen und sie
durch dieselben Ubungen stirken, die diese Konstitution
hervorgebracht haben, erwerben so die ganze Stirke, zu der
die menschliche Gattung fihig ist. Die Natur behandelt sie
ganz genau so, wie das Gesetz Spartas die Kinder der Biir-
ger behandelt hat: sie macht diejenigen stark und robust, die

Erster Teil 37

eine gute Konstitution haben, und lifit alle anderen um-
kommen; sie unterscheidet sich hierin von unseren Gesell-
schaften, in denen der Staat dadurch, daf er die Kinder den
Vitern als Last aufbiirdet, sie unterschiedslos vor ihrer Ge-
burt ttet. .

Da der Korper des Wilden das einzige Werkzeug ist, das
er kennt, gebraucht er ihn zu verschiedenen Titigkeiten, zu
denen unsere Korper aus Mangel an Ubung nicht mehr fi-
hig sind; unser Erfindungsgeist nimlich raubt uns die
Stirke und die Behendigkeit, die zu erwerben ihn die Not
zwingt. Wiirde sein Arm so starke Aste brechen kbnpen,
wenn er eine Axt gehabt hitte? Wiirde seine Hand einen
Stein mit solcher Wucht werfen, wenn er eine Schleuder ge-
habt hitte? Wiirde er so leicht auf einen Baum klettern,
wenn er eine Leiter gehabt hitte? Wire er so schnell im
Laufen, wenn er ein Pferd gehabt hitte? Lafit dem zivilisier-
ten Menschen die Zeit, alle seine Maschinen um sich zu ver-
sammeln, so wird er zweifellos den wilden Menschen iiber-
winden. Wenn ihr aber einen noch ungleicheren Kampf
sehen wollt, so stellt sie nackt und unbewaffnet einander
gegeniiber, und ihr werdet bald erkennen, welchen Vorteil
es hat, alle seine Krifte unaufhérlich zur Verfigung zu ha-
ben, stets auf jedes Ereignis vorbereitet zu sein und sich so-
zusagen selbst immer ganz mit sich zu fiihren (f).

Hobbes' behauptet, der Mensch sei von Natur aus uner-
schrocken und trachte nur danach, anzugreifen und zu
kimpfen. Ein berithmter Philosoph? denkt hingegen, und
Cumberland® und Pufendorf* versichern es ebenfalls, nichts
sei so schiichtern wie der Mensch im Naturzustand, er zit-
tere immerzu und er sei bei dem geringsten Gerausch, das
er hort, bei der geringsten Bewegung, die er wahrnimmt,
bereit zu flichen. Dies kann wohl hinsichtlich der Dinge,
die er nicht kennt, so sein; und ich zweifele nicht, daff er
durch alle neuen Anblicke, die sich ihm bieten, jedesmal er-
schreckt wird, wenn er nicht das korperliche Wohl oder
Leid zu unterscheiden vermag, das er von ihnen zu erwar-




38 Abhandlung iiber die Ungleichheit

ten hat, noch seine Krifte gegeniiber den Gefahren ab-
schitzen kann, die er eingehen mufl: Umstinde, die jedoch
im Naturzustand selten sind, in dem alle Dinge ihren
gleichférmigen Gang gehen und in dem das Antlitz der
Erde nicht diesen jihen und fortwihrenden Verianderungen
ausgesetzt ist, welche die Leidenschaften und die Unbe-
standigkeit der Volker zusammen bewirken. Doch der
Wilde, der unter den Tieren verstreut lebt und sich frithzei-
tig in der Situation befindet, sich mit ihnen messen zu
miissen, zieht bald den Vergleich mit ihnen; und indem er
fiihlt, dafl er sie an Geschicklichkeit mehr iibertrifft, als sie
ihn an Stirke iibertreffen, lernt er, sie nicht mehr zu fiirch-
ten. Lafit einen Biren oder einen Wolf mit einem Wilden
kimpfen, der robust, behend und mutig ist, wie sie es alle
sind, und der sich mit Steinen und einem ordentlichen
Stock bewaffnet hat, so werdet ihr sehen, dafl die Gefahr
zumindest wechselseitig ist und dafl nach einigen dhnlichen
Erfahrungen die wilden Tiere, die sich nicht gern gegensei-
tig angreifen, auch den Menschen keineswegs bereitwillig
angreifen werden, den sie als ebenso grausam kennenge-
lernt haben, wie sie es selbst sind. Was die Tiere betrifft,
die wirklich mehr Stirke besitzen, als der Mensch Ge-
schicklichkeit hat, so ist er ihnen gegeniiber in der Situa-
tion der anderen schwicheren Arten, die freilich nicht auf-
héren weiterzubestehen. Hierbei hat der Mensch, der zum
Laufen nicht weniger befdhigt ist als sie und auf den Biu-
men eine fast sichere Zuflucht findet, noch den Vorteil, dafl
er iiberall das Treffen annehmen oder ausschlagen kann
und dafl er die Wahl zwischen Flucht und Kampf hat. Fi-
gen wir hinzu, daf} es nicht den Anschein hat, als fiihrte
irgendein Tier von Natur aus Krieg gegen den Menschen —
aufler im Fall seiner eigenen Verteidigung oder bei dufler-
stem Hunger —, oder als bezeugte irgendeines jene heftigen
Antipathien gegen ihn, die anzudeuten scheinen, dafl die
eine Art von der Natur dazu bestimmt ist, der anderen als
Nahrung zu dienen.

Erster Teil 39

Dies® sind zweifellos die Griinde, weswegen die Neger
und die Wilden sich so wenig iiber die wilden Tiere beunru-
higen, denen sie in den Wildern begegnen kénnen. Die Ka-
riben von Venezuela, unter anderen, leben diesbez.iighch in
der groften Sicherheit und ohne die geringste.BeemEréichu—
gung. Obgleich sie fast nackt sind, sagt Francois Coréal, un-
terlassen sie es nicht, sich kithn, nur mit Pfeil und Bogen
bewaffnet, in die Wilder zu wagen; aber man hat niemals
sagen horen, daf irgend jemand unter ihnen von den wilden
Tieren verschlungen worden wire. '

Andere, furchtbarere Feinde, gegen die der Mensch nicht
die gleichen Mittel hat, sich zu verteidigen, sind die natiirli-
chen Gebrechen, die Kindheit, das Alter und die Krankhei-
ten jeglicher Art: traurige Zeichen unserer Schwiche, von
denen die beiden ersten allen Tieren gemeinsam sind, wih-
rend das letztere hauptsichlich dem in Gesellschaft leben-
den Menschen eigen ist. Hinsichtlich der Kindheit beob-
achte ich sogat, daff es der Mutter, die ihr Kind iiberall mit
sich trigt, sehr viel leichter fillt, es zu ernshren, als dj:n
Weibchen der meisten Tiere, die gezwungen sind, unaufhor-
lich mit grofer Mithe hin und her zu wechseln, um an der
einen Stelle ihre Nahrung zu suchen und an der anderen
ihre Jungen zu siugen oder zu fiittern. Es ist wohl wahr,
da, falls die Frau sterben sollte, das Kind in hohem Mafle
Gefahr liuft, mit ihr zu sterben; aber diese Gefahr ist auch
hundert anderen Arten gemeinsam, deren Junge lange Zeit
nicht imstande sind, selber ihre Nahrung suchen zu gehen;
und wenn die Kindheit bei uns linger dauert, so ist doch,
insofern auch das Leben linger wihrt, alles in diesem Punkt
ungefihr gleich (g), obschon es beziiglich der Dauer des er-
sten Lebensalters und hinsichtlich der Jungen (b) andere
Regeln gibt, die nicht zu meinem Thema gehoren. Bei den
Greisen, die wenig titig sind und wenig schwitzen, nimmt
der Bedarf an Nahrung mit der Fahigkeit ab, sie zu beschaf-
fen; und da das Leben in der Wildnis von ihnen die Gicht
und das Rheuma fernhilt und das Alter von allen Ubeln



40 Abbandlung iiber die Ungleichbeit

dasjenige ist, welches die menschlichen Hilfeleistungen am
wenigsten erleichtern kénnen, verléschen sie schliefllich,
ohne daff man bemerkt, daf8 sie authéren zu sein, und bei-
nah ohne daf sie selbst es bemerken.

Beziiglich der Krankheiten werde ich nicht die nutzlosen
und falschen Deklamationen wiederholen, welche die mei-
sten gesunden Leute gegen die Medizin vorbringen; aber ich
werde fragen, ob es irgendeine zuverlissige Beobachtung
gibt, aus der man schliefen konnte, daf§ in den Lindern, in
denen diese Kunst am meisten vernachlissigt wird, die
durchschnittliche Lebensdauer des Menschen kiirzer ist als
in solchen, in denen sie mit der gréfiten Sorgfalt gepflegt
wird. Und wie kénnte das auch sein, wenn wir uns selbst
mehr Leiden zufiigen, als die Medizin uns an Heilmitteln
zu liefern vermag? Die duferste Ungleichheit in der Le-
bensweise, das Ubermaf an Mifliggang bei den einen, das
Ubermaf an Arbeit bei den anderen; die Leichdgkeit, un-
sere Begierden und unsere Sinnlichkeit zu erregen und zu
befriedigen; die allzu gekiinstelten Speisen der Reichen, die
sie mit erhitzenden Siften nihren und mit Verdauungssts-
rungen belasten; die schlechte Nahrung der Armen, die ih-
nen sogar zumeist noch fehlt und deren Mangel sie dazu
verleitet, ihren Magen bei entsprechender Gelegenheit gie-
rig zu iiberladen; die durchwachten Nichte, die Ausschwei-
fungen jeder Art, die unmifigen Ausbriiche aller Leiden-
schaften, die Ermiidungen und Erschépfungen des Geistes;
die Sorgen und Note ohne Zahl, die man in allen Stinden
erdulden muf und von denen die Seelen fortwihrend ange-
nagt werden: das sind die unheilvollen Beweise dafiir, daf
die meisten unserer Leiden unser eigenes Werk sind und
daf§ wir sie fast alle hitten vermeiden konnen, wenn wir die
Lebensweise — einfach, gleichférmig und allein zu leben —
beibehalten hitten, die uns von der Natur verordnet wurde.
Wenn sie uns dazu bestimmt hat, gesund zu sein, dann wage
ich fast zu versichern, daf} der Zustand der Reflexion ein
Zustand wider die Natur ist und dafl der Mensch, der nach-

Erster Teil 41

denkt, ein entartetes Tier ist. Wenn man an die gute korper-
liche Verfassung der Wilden denkt — zumindest derjenigen,
die wir nicht mit unseren starken Spirituosen zugrundege-
richtet haben —, wenn man weif}, daf! sie fast keine anderen
Krankheiten als die Verwundungen und das Alter kennen,
dann ist man sehr geneigt zu glauben, daff man leicht die
Geschichte der menschlichen Krankheiten schreiben
kénnte, indem man der Geschichte der zivilen Gesellschgf—
ten folgt. Das zumindest ist die Meinung Platons®, der hin-
sichtlich bestimmter Heilmittel, die von Podalemo.s. und
Machaon bei der Belagerung Trojas angewandt und fiir gut
befunden wurden, urteilt, verschiedene Krankheiten, wel-
che diese Heilmittel hervorrufen mufiten, seien damals noch
nicht unter den Menschen bekannt gewesen; und Celsus’
berichtet, die heute so notwendige Diat sei erst von Hippo-
krates® erfunden worden.’ '

Bei so wenigen Quellen fiir Erkrankungen hat also der
Mensch im Naturzustand kaum Heilmittel und noch we-
niger Arzte nétig; die menschliche Gattung befindet sich
auch in diesem Hinblick in keiner schlechteren Lage als
alle anderen; und von den Jigern ist leicht zu erfahren, ob
sie auf ihren Pirschgingen viele krinkliche Tiere finden.
Sie finden etliche, die betrichtliche, doch sehr gut ver-
narbte Wunden erhalten haben; solche, die Knochcn und
sogar Glieder gebrochen hatten und ohne einen 'and“ere'n
Chirurgen als die Zeit, ohne eine andere Diit als ihr Gibli-
ches Leben wiederhergestellt wurden, und die, obgleich
sie nicht mit Inzisionen gequilt, mit Drogen vergiftet und
durch Fasten entkriftet wurden, dennoch nic}}t weniger
vollkommen gesundet sind. Und schlieflich: wie niitzlich
auch immer die gut ausgeiibte Medizin bei uns sein mag,
so steht doch fest, daf} der kranke Wilde, der sich selbst
iiberlassen ist und daher allein von der Natur etwas zu er-
hoffen hat, dafiir auch blof} von seiner Erkrankung etwas
zu befiirchten hat, weswegen seine Lage oft der unseren
vorzuziehen ist.



42 Abhandlung iiber die Ungleichheit

Hiiten wir uns also, den wilden Menschen mit den Men-
schen zu verwechseln, die wir vor unseren Augen haben.
Die Natur behandelt alle Tiere, die ihrer Fiirsorge tiberlas-
sen sind, mit einer Vorliebe, die zu zeigen scheint, wie eifer-
siichtig sie auf dieses Recht bedacht ist. Das Pferd, die
Katze, der Stier, sogar der Esel haben in den Wildern mei-
stens einen hoheren Wuchs und allgemein eine robustere
Verfassung, mehr Kraft, Stirke und Mut als in unseren Ge-
hoften; sie verlieren die Hilfte dieser Vorziige, indem sie zu
Haustieren werden, und man kdnnte sagen, alle unsere
Sorgfalt, diese Tiere gut zu behandeln und zu ernihren,
fithre nur dazu, daff sie entarten. Ebenso steht es mit dem
Menschen selbst: indem er vergesellschaftet und zum Skla-
ven wird, wird er schwach, furchtsam, kriecherisch, und
seine verweichlichte und weibische Lebensweise schwicht
schliefilich zugleich seine Kraft und seinen Mut. Fiigen wir
hinzu, daf§ der Unterschied zwischen dem wilden und dem
gezdhmten Zustand beim Menschen noch viel groer sein
mufl als beim Tier; denn da das Tier und der Mensch von
der Natur gleich behandelt worden sind, sind alle die Be-
quemlichkeiten, mit denen der Mensch sich selbst gegen-
iber den Tieren, die er zihmt, zusitzlich noch versorgt,
ebenso viele besondere Ursachen, die thn noch merklicher
degenerieren lassen.

Kein so grofles Ungliick fiir diese ersten Menschen, und
vor allem auch kein so groffes Hindernis fiir ihre Erhaltung,
sind also die Nacktheit, die Wohnungslosigkeit und die
Entbehrung aller jener nutzlosen Dinge, die wir fiir so nétig
halten. Wenn sie keine dichtbehaarte Haut haben, so brau-
chen sie diese in den warmen Lindern auch nicht; und in
den kalten Landern verstehen sie es bald, sich die der erleg-
ten Tiere anzueignen. Wenn sie nur zwei Fiifle zum Laufen
haben, so haben sie doch zwei Arme, um fiir ihre Verteidi-
gung und ihre Bediirfnisse zu sorgen. Thre Kinder lernen
vielleicht erst spit und mit Miihe laufen, aber die Miitter
konnen sie mit Leichtigkeit tragen: ein Vorteil, der den an-

Erster Teil 43

deren Arten fehlt, bei denen die Mutter, wenn sie verfolgt
wird, sich gezwungen sieht, ithre Jungen im Stich zu lassen
oder ihren Schritt nach dem der Jungen zu richten.* Und
schlieflich: wenn man nicht jene einzelnen und zufilligen
Formen des Zusammentreffens von Umstinden annimmt,
iiber die ich im folgenden noch sprechen werde und die sehr
wohl niemals eingetreten sein kdnnen, so ist jedenfalls klar,
dafl} der erste, der sich Kleider machte oder eine Wohnung
baute, sich damit wenig nétige Dinge zulegte, da er bis da-
hin ohne sie ausgekommen war und man nicht einsicht,
warum er als erwachsener Mensch nicht eine Lebensweise
hitte ertragen konnen, die er seit seiner Kindheit ertragen
hatte.

Da der Wilde allein, miifig und stets der Gefahr nahe
lebt, mufl er gerne schlafen und einen leichten Schlaf haben
wie die Tiere, die wenig denken und daher sozusagen die
ganze Zeit Uber schlafen, wihrend der sie nicht denken. In-
sofern seine eigene Erhaltung fast seine einzige Sorge aus-
macht, miissen seine am besten ausgebildeten Fihigkeiten
diejenigen sein, die zum hauptsichlichen Zweck den An-
griff und die Verteidigung haben, sei es, um die Beute zu
bezwingen, sei es, um sich davor zu schiitzen, selbst zur
Beute eines anderen Tieres zu werden. Hingegen miissen
diejenigen Organe, die sich nur durch Verweichlichung und
Sinnlichkeit vervollkommnen, in einem Zustand der Roheit
bleiben, der jede Art von Verfeinerung ausschliefft; und da
seine Sinne in diesem Punkt geteilt sind, wird er einen Tast-
sinn und einen Geschmackssinn von duflerster Derbheit ha-
ben, doch einen Gesichtssinn, ein Gehdr und einen Ge-
ruchssinn von der grofiten Feinheit. Dieses ist der tierische
# Es mag hier einige Ausnahmen geben. Zum Beispiel die jenes Tieres in der

Provinz Nicaragua, das einem Fuchs idhnlich sieht, das Fiifle hat wie die

Hinde eines Menschen und das, nach Coréal, unter dem Bauch einen Beutel

besitzt, in den die Mutter ihre Jungen steckt, wenn sie gezwungen ist zu flie-

hen. Es ist zweifellos dasselbe Tier, das man in Mexiko Tlaquatzin nennt

und dessen Weibchen Laét" einen dhnlichen Beutel fiir denselben Gebrauch
zuschreibt."



44 Abhandlung iiber die Ungleichbeit

Zustand ganz allgemein, und nach den Berichten der Rei-
senden ist es auch derjenige der meisten wilden Vélker. Da-
her braucht man sich nicht zu wundern, daf8 die Hottentot-
ten vom Kap der Guten Hoffnung mit blolem Auge Schiffe

- auf offener See in solcher Entfernung ausmachen wie die
Hollinder mit ihren Fernrohren; oder daf} die amerikani-
schen Wilden die Spanier aufgrund ihrer Fihrten wittern,
wie es die besten Hunde hitten tun kénnen; oder auch daf§
alle diese barbarischen Vo6lker unschwer ihre Nacktheit er-
tragen, ihren Geschmackssinn mit Pleffer schirfen und die
europiischen Spirituosen wie Wasser trinken.

Bis jetzt habe ich nur den physischen Menschen betrachtet;
versuchen wir, ihn nunmehr von der metaphysischen und ge-
sellschaftlich-moralischen Seite [c6té moral]”? anzusehen.

Ich sehe in jedem Tier nur eine kunstvolle Maschine, der
die Natur Sinne gegeben hat, um sich selbst wieder aufzu-
ziehen und sich bis zu einem bestimmten Grad gegen alles
zu schiitzen, was danach strebt, sie zu zerstéren oder in Un-
ordnung zu bringen. Genau dieselben Dinge nehme ich in
der menschlichen Maschine wahr, mit dem Unterschied,
daf bei den Verhaltensweisen der Tiere die Natur allein al-
les tut, wihrend der Mensch bei den seinen als frei Han-
delnder mitwirkt. Jenes wihlt oder verwirft aus Instinkt,
dieser durch einen Akt der Freiheit, was mit sich bringt, dafl
das Tier nicht von der Regel abweichen kann, die ihm vor-
geschrieben ist, selbst wenn es vorteilhaft fiir es wire, dies
zu tun, und dafl der Mensch oft zu seinem Schaden davon
abweicht. So wiirde eine Taube neben einer mit bestem
Fleisch gefiillten Schiissel verhungern und eine Katze auf
Haufen von Friichten oder Korn, obgleich sich beide sehr
wohl von dem Futter, das sie verschmihen, ernihren kénn-
ten, wenn sie auf den Gedanken kimen, davon zu kosten.
So iiberlassen sich die ausschweifenden Menschen Exzessen,
die bei ihnen Fieber und Tod verursachen, weil der Geist
die Sinne verdirbt und der Wille noch spricht, wenn die Na-
tur schweigt.

Erster Teil 45

Jedes Tier hat Vorstellungen, da es ja Sinne hat; es verbin-
det sogar seine Vorstellungen bis zu einem bestimmten
Punkt, und der Mensch unterscheidet sich in diesem Hin-
blick vom Tier nur dem Grade nach. Einige Philosophen
haben sogar behauptet, daff der Unterschied zwischen die-
sem und jenem Menschen grofler sei als der Unterschied
zwischen manch einem Menschen und manchem Tier. Es ist
also nicht so sehr der Verstand, der den spezifischen Unter-

- schied des Menschen gegeniiber den anderen Tieren bildet,

als vielmehr seine Eigenschaft der Handlungsfreiheit. Die
Natur befiehlt jedem Lebewesen, und das Tier gehorcht.
Der Mensch verspiirt denselben Drang, doch er erkennt sich
als frei, ihm nachzugeben oder zu widerstehen; und vor al-
lem in dem Bewufitsein dieser Freiheit zeigt sich die Gei-
stigkeit seiner Seele; denn die Physik erklirt auf gewisse
Weise den Mechanismus der Sinne und die Bildung der Vor-

* stellungen, aber in dem Vermogen des Wollens oder viel-

mehr des Wihlens und in dem Gefiih!l dieses Vermdgens
trifft man nur auf rein geistige Akte, von denen man nichts
mit den Gesetzen der Mechanik erkliren kann.

Wenn aber die Schwierigkeiten, die alle diese Fragen um-
geben, auch einigen Raum lassen mégen, iiber diesen Un-
terschied zwischen Mensch und Tier zu streiten, so gibt es
doch eine andere sehr spezifische Eigenschaft, die beide un-
terscheidet und tiber die es keinen Streit geben kann: dies ist
die Fahigkeit, sich zu vervollkommnen, eine Fihigkeit, die
mit Hilfe der Umstinde nacheinander alle anderen Fihig-
keiten entwickelt und die uns ebenso als Gattung wie als In-
dividuen innewohnt; wohingegen ein Tier nach einigen Mo-
naten das ist, was es sein ganzes Leben lang sein wird, und
seine Gattung nach tausend Jahren das, was sie im ersten
dieser tausend Jahre war. Warum kann allein der Mensch
geistesschwach werden? Liegt es nicht daran, daff er so zu
seinem anfinglichen Zustand zuriickkehrt und daf§ — wih-
rend das Tier, das nichts erworben hat und auch nichts zu
verlieren hat, immer mit seinem Instinkt verbunden bleibt



46 Abbandlung iiber die Ungleichbeir

— der Mensch, wenn er durch das Alter oder andere Um-
stinde alles verliert, was seine Perfektibilitit" ihn erwerben
lieff, noch tiefer fillt als selbst das Tier? Es wire traurig fiir
uns, miifiten wir zugeben, daf} diese charakteristische und
fast unbegrenzte Fihigkeit die Quelle allen Ungliicks des
Menschen ist; daf§ eben sie ihn, kraft der Zeit, aus dem ur-
spriinglichen Zustand reifit, in welchem er ruhige und un-
schuldige Tage verleben wiirde; dafl gerade sie — indem sie
im Lauf der Jahrhunderte seine Kenntnisse und seine Irrtii-
mer, seine Laster und seine Tugenden zur Entfaltung bringt
— ihn auf die Dauver zum Tyrannen seiner selbst und der
Natur macht (z). Es wire furchtbar, denjenigen als wohltiti-
ges Wesen preisen zu miissen, der als erster den Anwohner
der Ufer des Orinoko zum Gebrauch jener Bretter verleitet
hat, welche dieser auf die Schlifen seiner Kinder prefit und
die ihnen zumindest einen Teil ihrer Geistesschwiche und
ihres urspriinglichen Gliicks sichern.™

Der Wilde, der von der Natur dem bloflen Instinkt tiber-
lassen ist oder vielmehr fiir den thm vielleicht fehlenden In-
stinkt entschidigt worden ist mit Fihigkeiten, die geeignet
sind, ihm zunichst den Instinkt zu ersetzen und ihn dann
weit uiber die Natur zu erheben, wird also anfangs mit rein
tierischen Reaktionen leben (j). Wahrnehmen und Empfin-
den wird sein erster Zustand sein, der thm mit allen Tieren
gemeinsam ist; Wollen und Nichtwollen, Begehren und
Firchten werden die ersten und fast einzigen Regungen sei-
ner Seele sein, bis neue Umstinde neue Entwicklungen in
ihr hervorrufen.

Was auch immer die Moralisten dariiber sagen, der
menschliche Verstand verdankt vieles den Leidenschaften,
die nach allgemeiner Ansicht auch ithm viel verdanken.
Durch ihre Aktivitit gerade vervollkommnet sich unsere
Vernunft; wir suchen zu erkennen, nur weil wir zu genieflen
begehren; und es ist nicht moglich, sich vorzustellen,
warum einer, der weder Begierden noch Angste hitte, sich
die Miihe machen sollte, nachzudenken. Die Leidenschaften

Erster Teil 47

ihrerseits gewinnen ihren Ursprung aus unseren Bediirfnis-
sen und ihren Fortschritt aus unseren Kenntnissen; denn
man kann die Dinge nur aufgrund der Vorstellungen begeh-
ren oder fiirchten, die man von ihnen haben kann, oder
durch den einfachen Trieb der Natur; und der Wilde, der je-
der Art von Erkenntnisvermdgen beraubt ist, empfindet
nur die Leidenschaften dieser letzteren Art. Seine Begierden
gehen nicht iiber seine physischen Bediirfnisse hinaus (k).
Die einzigen Giiter, die er auf der Welt kennt, sind die Nah-
rung, ein Weibchen und das Ausruhen; die einzigen Ubel,
die er fiirchtet, sind der Schmerz und der Hunger. Ich sage:
der Schmerz, und nicht: der Tod; denn niemals wird das
Tier wissen, was Sterben ist; und die Kenntnis des Todes
und seiner Schrecken ist eine der ersten Errungenschaften,
die der Mensch gemacht hat, als er sich von dem tierischen
Zustand entfernte. .

Es wiirde mir leichtfallen, diese Auffassung, wenn nétig,
durch Tatsachen abzustiitzen und zu zeigen, daf} bei allen
Volkern der Welt die Fortschritte des Geistes genau im Ver-
hiltnis zu den Bediirfnissen stehen, welche die Vélker von
der Natur empfangen oder denen die Umstinde sie unter-
worfen haben, und folglich auch zu den Leidenschaften, die
sie dazu getrieben haben, diese Bediirfnisse zu befriedigen.
Ich wiirde zeigen, wie in Agypten die Kiinste entstanden
sind und sich mit den Uberschwemmungen des Nils ausge-
breitet haben, ich wiirde ihren Fortgang bei den Griechen
verfolgen, wo man sie im Sand und auf den Felsen Attikas
spriefen, wachsen und bis in den Himmel sich erheben sah,
ohne dafl sie an den fruchtbaren Ufern des Eurotas hitten
Wurzeln schlagen kénnen; ich wiirde bemerken, daf§ im all-
gemeinen die Vélker des Nordens fleifliger sind als die des
Siidens, weil sie weniger darauf verzichten kénnen, es zu
sein; als ob die Natur die Dinge dadurch ausgleichen wollte,
daf sie den Geisteskriften die Fruchtbarkeit gibt, die sie
dem Boden verweigert.

Doch auch ohne auf die ungewissen Zeugnisse der Ge-



48 Abhandlung #ber die Ungleichheit

schichte zuriickzugreifen: wer sieht nicht, dafi alles vom
Wilden die Versuchung und die Mittel fernzuhalten scheint,
seine Wildheit aufzugeben? Seine Einbildungskraft malt
ihm nichts aus; sein Herz verlangt nichts von ithm; fiir seine
bescheidenen Bediirfnisse ist ihm alles leicht zur Hand; und
er ist so weit von dem Grad an Kenntnissen entfernt, der
nétig wire, um grofere Bediirfnisse erwerben zu wollen,
daf er weder Voraussicht noch Neugier besitzen kann. Das
Schauspiel der Natur wird ihm gleichgtiltig, weil es thm so
sehr vertraut wird. Es ist immer dieselbe Ordnung, es sind
immer dieselben Kreisldufe; er besitzt nicht den Geist, um
tiber die grofiten Wunder zu erstaunen; und jedenfalls darf
man bei thm nicht nach der Philosophie suchen, die der
Mensch braucht, um einmal aufmerksam betrachten zu
kénnen, was er alle Tage gesehen hat. Seine Seele, die durch
nichts beunruhigt wird, gibt sich dem bloflen Gefihl ihres
gegenwirtigen Daseins hin, ohne irgendeinen Gedanken an
die Zukunft, wie nah diese auch sein mag; und seine Vorha-
ben, die so beschrinkt sind wie seine Anschauungen, er-
strecken sich zeitlich kaum bis zum Ende des Tages. Dies ist
auch heute noch der Grad an Voraussicht eines Kariben: er
verkauft am Morgen sein Baumwollbett und kommt am
Abend weinend wieder, um es zuriickzukaufen, weil er
nicht vorausgesehen hat, daf} er es in der nichsten Nacht
brauchen wiirde.

Je mehr man iiber diesen Gegenstand nachdenkt, desto
mehr vergrofiert sich vor unseren Augen der Abstand zwi-
schen den reinen Empfindungen und den einfachsten Er-
kenntnissen; und es ist unméoglich, sich vorzustellen, wie ein
Mensch nur aus eigener Kraft, ohne die Hilfe der Verbin-
dung mit anderen und ohne den Stachel der Notwendigkeit,
einen so groflen Zwischenraum hitte iberspringen kénnen.
Wie viele Jahrhunderte waren vielleicht verflossen, bevor
die Menschen dahin gelangten, ein anderes Feuer zu erblik-
ken als das des Himmels? Wie viele verschiedene Zufille
waren notig, damit sie die gewdhnlichsten Gebrauchswei-

Erster Teil 49

sen dieses Elements erlernten? Wievielmal hatten sie es er-

16schen lassen, bevor sie die Kunst erwarben, es wieder an-
zuziinden? Und wievielmal ist vielleicht jedes dieser Ge-
heimnisse mit demjenigen gestorben, der es entdeckt hatte?
Was sollen wir von -dem Ackerbau sagen, einer Kunst, die
so viel Arbeit und Voraussicht verlangt, die von anderen
Kiinsten abhingt, die ganz offenkundig nur in einer wenig-
stens in den Anfingen bestehenden Gesellschaft zu betrei-
ben ist und die uns nicht so sehr dazu dient, Nahrungsmit-
tel aus dem Erdboden hervorzubringen, die er ohnehin lie-
fern wiirde, als dazu, ihm Zwinge aufzuerlegen gemif den
Vorlieben, die am meisten nach unserem Geschmack sind.
Doch nehmen wir an, die Menschen hitten sich derart ver-
mehrt, daf} die natiirlichen Erzeugnisse nicht mehr gereicht
hitten, um sie zu ernihren: eine Annahme, die, nebenbei
gesagt, einen groflen Vorteil dieser Lebensweise fiir die
menschliche Gattung bezeichnen wiirde; nehmen wir weiter
an, daf§ ohne Schmieden und Werkstitten die Gerite fiir
den Ackerbau vom Himmel in die Hinde der Wilden gefal-
len wiren; dafl diese Menschen den todlichen Hafl bezwun-
gen hitten, den sie alle gegen eine fortgesetzte Arbeit hegen;
daf sie gelernt hitten, ihre Bediirfnisse weit genug voraus-
zusehen; daf§ sie erraten hitten, wie man den Boden bear-
beiten, die Getreidekdrner aussien und die Baume pflanzen
mufl; dafl sie die Kunst herausgefunden hitten, das Korn zu
mahlen und die Trauben giren zu lassen: alles Dinge, die ih-
nen von den Gottern gelehrt worden sein miissen, weil
nicht vorstellbar ist, wie sie sie von selbst hitten erlernen
sollen. Welcher Mensch wire dann aber verriickt genug, sich
mit der Bestellung eines Feldes abzumiihen, das von dem
erstbesten, gleichviel ob Mensch oder Tier, dem diese Ernte
gefallt, geplundert wird? Und wie konnte ein jeder sich
dazu entschlieflen, sein Leben mit einer mithsamen Arbeit

hinzubringen, bei der er um so sicherer wire, den Lohn
nicht zu ernten, je notiger er thn braucht? Mit einem Wort,

wie kénnte eine solche Situation die Menschen dazu brin-




64 Abbandlung siber die Ungleichheir

Vernunft, sicht man ihn immerzu sich unbedacht dem er-
sten Gefiihl der Menschlichkeit {iberlassen. Bei Aufstinden,
bei Straflenkdmpfen liuft der Pobel zusammen, der kluge
Mensch entfernt sich. Es ist das Gesindel, es sind die Weiber
aus den Markthallen, welche die Kimpfenden trennen und
die ehrbaren Leute daran hindern, sich gegenseitig umzu-
bringen.

Mithin steht wohl fest, dafl das Mitleid ein natiirliches
Gefiihl ist, das in jedem Individuum die Wirksamkeit der
Selbstliebe mafligt und daher zur gegenseitigen Erhaltung
der gesamten Gattung beitragt. Das Mitleid veranlaflt uns,
ohne zu iiberlegen denjenigen Hilfe zu leisten, die wir lei-
den sehen; es vertritt im Naturzustand die Stelle der Ge-
setze, der Sitten und der Tugend, mit dem Vorteil, daf} nie-
mand versucht ist, seiner siiflen Stimme den Gehorsam zu
verweigern; es wird jeden kriftigen Wilden davon abbrin-
gen, einem schwachen Kind oder einem gebrechlichen Greis
seine mithsam erworbene Nahrung wegzunehmen, wenn er
selbst hoffen kann, die seinige anderswo zu finden. Das
Mitleid gibt allen Menschen anstelle jener erhabenen Ma-
xime der durch die Vernunft gestifteten Gerechtigkeit:
»Handele anderen gegeniiber so, wie du willst, dafl man dir
gegeniiber handele«,” diese andere Maxime der natiirlichen
Giite ein, die viel weniger vollkommen, aber vielleicht niitz-
licher als die vorangehende ist: »Sorge fiir dein Wohl mit so
wenig Schaden fiir andere wie mdglich.« Mit einem Wort:
eher in diesem natiirlichen Gefiihl als in spitzfindigen Ar-
gumenten mufl man die Ursache fiir den Widerwillen su-
chen, den jeder Mensch, sogar unabhingig von den Maxi-
men seiner Erziehung, dagegen empfindet, Ubles zu tun.

Obwohl es Sokrates und den Geistern seines Schlages zu-

stehen mag, durch Vernunft Tugend zu erwerben, wiirde
das Menschengeschlecht schon lange nicht mehr bestehen,
wenn seine Erhaltung nur von den Vernunftiuflerungen
derjenigen abhingig gewesen wire, aus denen es sich zu-
sammensetzt.

Erster Teil 65

Mit so wenig regen Leidenschaften und einer so heilsa-
men Ziigelung waren die Menschen — die eher wild als bése
und mehr darauf bedacht waren, sich vor dem Ubel zu
schiitzen, das sie erleiden kénnten, als versucht, anderen ei-
nes zuzufligen — keinen sehr gefihrlichen Streitigkeiten
unterworfen. Da sie keinerlei Umgang miteinander hatten,
da sie folglich weder Eitelkeit noch Ansehen, weder Wert-
schitzung noch Verachtung kannten; da sie nicht den min-
desten Begriff von Mein und Dein hatten, noch irgendeine
rechte Vorstellung von Gerechtigkeit; da sie die Gewaltta-
ten, die sie vielleicht erleiden konnten, als ein leicht zu be-
hebendes Ubel ansahen und nicht als ein Unrecht, das man
ahnden muff; und da sie an Rache nicht einmal dachten —
aufler vielleicht unwillkiirlich und auf der Stelle, wie der
Hund, der in den Stein beifft, den man nach ihm wirft —,
hitten ihre Auseinandersetzungen selten blutige Folgen ge-
habt, wenn es dafiir keinen empfindlicheren Gegenstand ge-
geben hitte als die Nahrung. Doch sehe ich einen gefihrli-
cheren, iiber den ich noch zu reden habe. :

Unter den Leidenschaften, die das Herz des Menschen er-
regen, gibt es eine brennende und ungestiime, die das eine
Geschlecht dem anderen notwendig macht: eine schreckli-
che Leidenschaft, die allen Gefahren trotzt, alle Hindernisse
niederreiflt, und die in ihrer Raserei geeignet erscheint, das
Menschengeschlecht zu zerstoren, das sie zu erhalten be-
stimmt ist. Was mufl aus den Menschen werden, die von
dieser ziigellosen und brutalen Wut gepackt werden und
ohne Scham, ohne Zuriickhaltung jeden Tag um den Preis
ihres Blutes einander ihre Liebschaften streitig machen?

Man muf§ zunichst einraumen: Je heftiger die Leiden-
schaften sind, desto nétiger sind Gesetze, um sie in Gren-

zen zu halten. Aber abgesehen davon, daf§ die Wirren und

Verbrechen, die diese Leidenschaften alle Tage unter uns
verursachen, zur Geniige die Unzulinglichkeit der Gesetze
in dieser Beziehung zeigen, wire es iiberdies gut, zu unter-
suchen, ob diese Wirren nicht iiberhaupt mit den Gesetzen



66 Abbandlung iiber die Ungleichbeit

selbst entstanden sind; denn dann — auch wenn letztere im-
stande wiren, jene niederzuhalten — wire es wohl das min-
deste, was man von ihnen verlangen mifite, daf} sie einem
Ubel Einhalt gebieten, das ohne sie gar nicht bestiinde.

Beginnen wir damit, in dem Gefiithl der Liebe das Gei-
stig-Seelische [le moral]”® vom Physischen [le physigue] zu
unterscheiden. Das Physische ist jenes allgemeine Begehren,
das ein Geschlecht antreibt, sich mit dem anderen zu verei-
nigen. Das Geistig-Seelische ist das, was dieses Begehren
festlegt und es ausschliefilich an einen einzigen Gegenstand
bindet oder was thm zumindest fiir diesen bevorzugten Ge-
genstand einen héheren Grad an Energie zufiihrt. Nun ist
aber leicht zu sehen, dafl das Geistig-Seelische der Liebe ein
kiinstliches Gefiihl ist, das aus der Gewohnheit in der Ge-
sellschaft entsprungen ist und von den Frauen mit viel Ge-
schick und Sorgfalt feierlich gepflegt wird, um solcherart
thre Herrschaft zu errichten und dasjenige Geschlecht zum
regierenden zu machen, das gehorchen sollte. Insofern die-
ses Gefiithl auf bestimmten Begriffen des Verdienstes oder
der Schonheit beruht, die zu haben ein Wilder gar nicht im-
stande ist, und auf Vergleichen, die er gar nicht ziehen kann,
muf es fiir ihn beinah nichtig sein. Da nimlich sein Geist
sich keine abstrakten Begriffe von Regelmifligkeit und Pro-
portion zu bilden vermochte, ist auch sein Herz nicht zu
den Gefiihlen von Bewunderung und Liebe f3hig, die, sogar
ohne dafl man es bemerkt, aus der Anwendung dieser Be-
griffe hervorgehen. Er gehorcht allein dem Temperament,
das er von der Natur erhalten hat, und nicht dem Ge-
schmack, den er gar nicht erwerben konnte; und jede Frau
ist thm recht.

Auf das rein Physische der Liebe beschrinkt und aus Un-
kenntnis jener Bevorzugungen, die das Gefiihl der Liebe
aufwithlen und ihre Schwierigkeiten vermehren, zur Ge-
niige gliicklich, miissen die Menschen weniger oft und we-
niger lebhaft die Hitze ithres Temperaments verspiiren und
folglich miteinander seltenere und weniger grausame Strei-

Erster Teil 67

tigkeiten austragen. Die Einbildungskraft, die so viele Ver-
heerungen unter uns anrichtet, spricht nicht zu den Herzen
der Wilden. Jeder erwartet friedlich den Trieb der Natur,
gibt sich ihm ohne Wah! hin, mehr mit Vergniigen als mit
Raserel; und wenn das Bediirfnis befriedigt ist, dann ist die
ganze Begierde erloschen.

Es ist mithin eine unbestreitbare Tatsache, dafl sogar die
Liebe, wie alle anderen Leidenschaften, erst in der Gesell-
schaft jenes ungestiime Feuer erworben hat, das sie so oft
unheilvoll fiir die Menschen macht; und es ist um so licher-
licher, die Wilden so darzustellen, als wiirden sie sich, um
ithre Brutalitit auszuleben, ohne Unterlafl gegenseitig um-
bringen, als diese Meinung im direkten Gegensatz zur Er-
fahrung steht und die Kariben als dasjenige unter allen be-
stehenden Volkern, das sich bis jetzt am wenigsten vom
Naturzustand entfernt hat, gerade in ithren Liebesverhilt-
nissen am friedlichsten und am wenigsten der Eifersucht
unterworfen sind,” obgleich sie in einem brennend heiflen
Klima leben, das diesen Leidenschaften stets eine grofiere
Wirksamkeit verleiht.

Hinsichtlich der Folgerungen, die man bei mehreren Tier-
arten aus den Kimpfen der Minnchen ziehen konnte, die
jederzeit unsere Hithnerhofe mit Blut besudeln und die im
Frithling, wenn sie sich um das Weibchen streiten, die Wil-
der von ihren Schreien widerhallen lassen, mufy man zuerst
alle Arten ausschliefen, bei denen die Natur offenkundig
durch das Verhiltnis der Stirke zwischen den Geschlechtern
andere Beziehungen gestiftet hat als bel uns: somit ergibt
sich aus den Hahnenkdmpfen keinerlei Schlufifolgerung in
bezug auf die menschliche Gattung. Bei den Arten, bei de-
nen das Verhiltnis besser gewahrt 1st, kénnen diese Kimpfe
nur die Knappheit der Weibchen in Anbetracht der Zahl der
Minnchen zur Ursache haben oder die enthaltsamen Zwi-
schenzeiten, in denen das Weibchen die Anniherung des
Minnchens bestindig zuriickweist, was wieder auf die erste
Ursache hinausliuft; denn wenn jedes Weibchen das Minn-



68 Abbandlung iiber die Ungleichbeit

ur zwei Monate im Jahr duldet, ist das im Hinblick
zﬁ?;hr;e Knappheit so, als ob die Anzahl der Weibchen ulrln
fiinf Sechstel geringer wire. Nun ist keiner der beiden Fille
auf die menschliche Gattung anwendbar, bei der die Zahl
der Weibchen im allgemeinen die der Minnchen tibersteigt,
und bei der man, selbst unter den Wilden, niemals b§obach—
tet hat, dafl die Weibchen, wie die anderen Arten, Zeiten der
Brunst und der Enthaltsamkeit hitten. Zudem kommt es
bei mehreren dieser Tierarten, da die gesamte Art auf ein-
mal in Wallung gerit, zu einer schrecklichen Zeit der allge-
meinen Liebeswut, des Aufruhrs, der Unorc}nung und des
Kampfes: ein Zeitpunkt, der bei der mensghhchen Gattung,
bei der die Liebe niemals periodisch auftritt, gar nicht vor-
kommt.” Man kann also nicht aus den Kimpfen bestimm-
ter Tiere um den Besitz der Weibchen schheﬁ;n, tilaﬁ das-
selbe bei dem Menschen im Naturzustand eintrate; und
selbst wenn man diesen Schluf ziehen kénntq, miifite man,
da diese Zwistigkeiten die anderen Arten keineswegs ver-
nichten, wenigstens annehmen, daf§ sie fiir die unsere nicht
~ unheilvoller wiren; und es ist ganz augenscheinlich, daf} sie
im Naturzustand weniger Verheerungen noch anrichten
wiirden, als sie es in der Gesellschaft tun, vor allem in den
Lindern, in denen die Sitten noch etwas gelten und daher
die Eifersucht der Liebhaber und die Rache der Eheminner
jeden Tag Duelle, Morde und noch Schlimmeres verursa-
chen; in denen die Pflicht zu ewiger Treue nur dazu dient,
Ehebriiche herbeizufithren, und in denen sogar die Gesetze
der Enthaltsamkeit und der Ehre notwendigerweise die
Ausschweifung verbreiten und die Abtreibungen vermeh-
rmé-chlieﬁerl wir daraus, daf der Wilde ohne Gewerbeflelg,
ohne Sprache, ohne Wohnstitte, ohne Krieg und ohne jedes

Bediirfnis nach seinen Mitmenschen sowie ohne jede Be-
gierde, diesen zu schaden, vielleicht sogar ohne ]err_lalsdxg-
gendeinen von ihnen einzeln wiederzuerkennen, in en
Wildern umherschweifend, dabei wenigen Leidenschaftep

Evrster Teil 69

unterworfen und sich selbst gentigend, nur die Gefiihle und
Erkenntnisse hatte, die fiir diesen Zustand geeignet waren;
daB er nur seine wirklichen Bediirfnisse verspiirte, nur das
ansah, was zu sehen thm von Interesse schien, und daf seine
Intelligenz keine groReren Fortschritte machte als seine Ei-
telkeit. Wenn er zufillig eine Erfindung machte, vermochte
er sie um so weniger mitzuteilen, als er nicht einmal seine
Kinder kannte. Jede Kunstfertigkeit ging mit threm Erfin-
der unter. Es gab weder Erziehung noch Fortschritt; die
Generationen folgten nutzlos aufeinander; und indem jede
von demselben Punkt ausging, verflossen die Jahrhunderte
in der ganzen Roheit der ersten Zeiten; die Gattung war
schon gealtert, doch der Mensch blieb immer noch Kind.

Wenn ich mich so lange tiber die Hypothese dieses ur-
spriinglichen Zustandes verbreitet habe, so deshalb, weil ich
alte Irrtiimer und eingewurzelte Vorurteile aufzulésen hatte
und daher geglaubt habe, ich miisse bis an dic Wurzel gra-
ben und an dem Bild des wirklichen Naturzustandes zei-
gen, wie weit die Ungleichheit, sogar die natiirliche, davon
entfernt ist, in diesem Zustand so viel Realitit und Einfluf}
zu haben, wie unsere Schriftsteller behaupten.

In der Tat ist leicht zu sehen, dafl unter den Unterschie-
den, die sich zwischen den Menschen auftun, etliche als na-
tirlich gelten, die allein das Werk der Gewohnheit und der
verschiedenen Lebensweisen sind, welche die Menschen in
der Gesellschaft annehmen. So geht eine kriftige oder zarte
Kérperbildung und die Stirke oder die Schwiche, die davon
abhingen, oft mehr auf die harte oder weichliche Weise zu-
riick, in der man erzogen worden ist, als auf die urspriingli-

-che Korperbeschaffenheit. Ebenso verhilt es sich mit den

Kriften des Geistes; und die Erziehung setzt nicht nur ei-

nen Unterschied zwischen die gebildeten Geister und jene,

die es nicht sind, sondern sie vergrofert auch den unter den

ersteren bestehenden Unterschied nach dem Maf ihrer Bil-

dung; denn wenn ein Riese und ein Zwerg auf derselben

Strafle gehen, wird jeder Schritt, den sie beide tun, dem Rie-




70 Abbandlung iiber die Ungleichheit

sen einen erneuten Vorsprung verschaffen. Wenn man aun
die erstaunliche Vielfalt der Erziehungsformen und Lebens-
weisen, die in den verschiedenen Stinden des zivilisierten
Zustandes herrscht, mit der Einfachheit und Gleichférmig-
keit des tierischen und wilden Lebens vergleicht, in dem alle
sich von den gleichen Nahrungsmitteln ernihren, auf die
gleiche Weise leben und genau die gleichen Dinge tun, dann
wird man verstehen, um wieviel geringer der Unterschied
zwischen Mensch und Mensch im Naturzustand sein muf}
als im Gesellschaftszustand und um wieviel die natirliche
Ungleichheit in der menschlichen Gattung durch die gesell-
schaftlich eingerichtete Ungleichheit vergroflert sein muf.
Aber auch wenn die Natur bei der Verteilung ihrer Ga-
ben so viele Bevorzugungen erweisen wiirde, wie man be-
hauptet, welchen Vorteil kénnten dann die am meisten Be-
giinstigten zum Nachteil der anderen daraus ziehen, bei ei-
nem Stand der Dinge, der fast keine Art von Beziehung
zwischen ihnen zuliefle? Dort, wo es keine Liebe gibt,
wozu kann da die Schénheit niitzen? Wozu kann der Geist
Leuten dienen, die nicht sprechen kénnen, und wozu die
List solchen, die mit niemandem Geschifte haben? Man
wiederholt mir immerzu, die Stirkeren wiirden die Schwa-
chen unterdriicken; aber man moge mir doch erkliren, was
man mit dem Wort »Unterdriickung« sagen will. Doch
wohl dieses: daf} die einen mit Gewalt herrschen, wihrend
die anderen allen ihren Launen ausgeliefert sind und darun-
ter stohnen. Das aber ist genau das, was ich unter uns beob-
achte; doch sehe ich nicht, wie sich solches von den Wilden
sagen lassen konnte, denen man sogar nur mit betrachtli-
cher Miihe begreiflich machen konnte, was Knechtschaft
und was Herrschaft eigentlich ist. Ein Mensch mag sich
wohl der Friichte, die ein anderer gesammelt hat, sowie des
Wildes, das dieser erlegt hat, und der Hohle, die ihm als Zu-
fluchtsort diente, bemichtigen; aber wie wird er es jemals
zustande bringen, sich von thm Gehorsam leisten zu lassen;
und welcher Art sollten die Ketten der Abhingigkeit unter

Erster Teil 71

Menschen sein, die nichts besitzen? Wenn man mich von ei-
nem Baum wegjagt, so steht es mir frei, zu einem anderen
zu gehen; wenn man mich an dem einen Ort miffhandelt,
wer will mich hindern, anderswohin zu gehen? Findet sich
denn ein Mensch, der mir an Stirke hinreichend iiberlegen
und auch noch verderbt genug, faul genug und roh genug
ist, um mich zu zwingen, fiir seinen Unterhalt zu sorgen,
wihrend er selbst miiffig bleibt? Er mufl sich entschliefien,
mich keinen einzigen Augenblick unbeobachtet zu lassen,
mich wihrend seines Schlafes mit sehr viel Sorgfalt gefesselt
zu halten, aus Furcht, ich kénnte davonlaufen oder ihn t&-
ten; das heift, daf8 er freiwillig eine viel grofiere Miihe auf
sich nehmen muf als die, welche er vermeiden will, und
auch als die, welche er mir selber bereitet. Aus all dem folgt:
Laflt seine Wachsamkeit einen Augenblick nach oder veran-
lafit ihn ein unvorhergesehenes Geriusch, den Blick abzu-
wenden, so laufe ich zwanzig Schritte in den Wald, meine
Ketten sind gesprengt, und er sieht mich zeit seines Lebens
nicht wieder.

Ohne dafl wir diese Einzelheiten unnétig weiter vertie-
fen, muf jeder sehen, da — insofern sich die Fesseln der
Knechtschaft nur aus der gegenseitigen Abhingigkeit der
Menschen und den wechselseitigen Bediirfnissen, die sie
vereinigen, bilden - es unméglich ist, einen Menschen zum
Knecht zu machen, ohne ihn vorher in die Lage versetzt zu
h.aben, daf er nicht ohne einen anderen auskommen kann:
eine Situation, die im Naturzustand nicht vorhanden ist
und daher dort jeden vom Joch frei sein lifit und das Gesetz
des Stirkeren wirkungslos macht.

Nachdem ich bewiesen habe, da die Ungleichheit im
Naturzustand kaum spiirbar ist und dafl sie dort fast keinen
Einﬂuﬁ hat, bleibt mir noch, ihren Ursprung und ihre Aus-
breitung in den aufeinander folgenden Entwicklungsstadien
des menschlichen Geistes zu zeigen. Nachdem ich gezeigt
habe, daf die Perfekribilitit, die sozialen Tugenden und die
anderen Fahigkeiten, die der Naturmensch der Mbglichkeit




72 Abbandlung iiber die Ungleichbeit

nach erhalten hatte, sich niemals von selbst hitten entwik-
keln konnen, sondern dafl sie dafiir das zufillige Zusam-
menwirken mehrerer duflerer Ursachen bendtigten, die
ebensowohl niemals hitten eintreten kénnen und ohne die
er ewig in seinem urspriinglichen Zustand geblieben wire,
habe ich noch die verschiedenen Zufille zu betrachten und
zusammenzustellen, welche die menschliche Vernunft ver-
vollkommnen konnten, indem sie die Gattung verdarben,
die ein Wesen bose werden lassen konnten, indem sie es ge-
sellig machten, und die den Menschen und die Welt von ei-
nem so weit entfernten Zustand schliefllich bis zu dem
Punkt fithren konnten, an dem wir sie sehen. :
Ich gestehe zu, dafl — insofern die Ereignisse, die ich zu
beschreiben habe, auf verschiedene Weise eingetreten sein
kénnen — ich mich nur mit Hilfe von Vermutungen fiir eine
Wahl entscheiden kann. Aber abgesehen davon, daff diese
Vermutungen zu Vernunftgrinden werden, wenn sie die
wahrscheinlichsten sind, die man aus der Natur der Dinge
ableiten kann, und die einzigen Mittel sind, die man haben
kann, um die Wahrheit zu entdecken, werden doch die Fol-
gerungen, die ich aus meinen Vermutungen ziehen will, des-
wegen nicht blofle Mutmaflungen sein; denn auf den Prinzi-
pien, die ich aufgestellt habe, konnte man kein anderes Sy-
stem errichten, das mir nicht dieselben Ergebnisse lieferte
und aus dem ich nicht dieselben Folgerungen ziehen
kénnte. ) '
Dies wird es mir ersparen, meine Uberlegungen auszu-
breiten tiber die Weise, in welcher der grofle Zeitraum die
geringe Wahrscheinlichkeit der Ereignisse aufwiegt; tber
die erstaunliche Macht ganz geringfiigiger Ursachen, wenn
sie ohne Unterlafl wirken; iiber die Unméglichkeit, in der
man sich einerseits befindet, bestimmte Hypothesen zu zer-
stdren, obwohl man andererseits aufierstande ist, ihnen den

Grad der Gewi$heit von Tatsachen zu geben; dariiber, daf§.

— wenn zwel real gegebene Tatsachen zu verbinden sind
durch eine Folge von dazwischen liegenden Tatsachen, die

Erster Teil 73

unbekannt sind oder dafiir gehalten werden — es Sache der
Geschichtsschreibung ist, wenn vorhanden, die verbinden-
der} Tatsac;hep zu liefern; daf, wenn nicht, es Sache der
Phllosophle ist, gleichartige Tatsachen zu bestimmen, die
)ene‘verbmden konnen; schliefllich dariiber, daf auf dem
Gebiet der Ereignisse die Ahnlichkeit die Tatsachen auf eine
viel geringere Anzahl verschiedener Klassen beschrinke, als
man sich vorstellt. Es geniigt mir, diese Gegenstinde mei-
nen Richtern zur Betrachtung vorzulegen; es geniigt mir, sie
so dargestellt zu haben, daf} die gewohnlichen Leser sie)gar
nicht zu betrachten brauchen.




