
RECLAMS UNIVERSAL-BIBLIOTHEK Nr. 1770 
Bibliographisch ergänzte Ausgabe 2010 

Alle Rechte vorbehalten 
© 1998 Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart 

Gesamthel'stellung: Reclam, Ditzingen. Printed in Germany 2010 
RECLAM, UNNERSAL-BIBLIOTHEK und 

RECLAMS UNIVERSAL-BIBLIOTHEK sind eingetragene Marken 
der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart 

ISBN 978-3-15-001770-8 

www.reclam.de 

DISCOURS 
SUR L'ORIGINE ET LES FONDEMENS 

DE L'INEGALITE' FARMI LES HOMMES. 

Par JEAN JAQUES ROUSSEAU 

CITOYEN DE GENEVE. 

Non in depravatis, fed in his qme hene fecundum 
naturam fe habent, confiderandum cf! quid fit na.­
turale. AUSTOT. Politic. L. 2. 

A .A. M S T ERD A M, 

Olez M ARe M ICH E L R E Y. 

MDCCLY. 



Hinweis zu den Anmerkungen 

Ich. habe diesem Werk einige Anmerkungen beigegeben, 
memer trägen Gewohnheit folgend, vom Hundertsten ins 
~ausendste zu kommen. Diese Anmerkungen entfernen 
SIch manchmal zu weit vom Thema, als daß sie geeignet wä­
r~n, mit dem Text zusammen gelesen zu werden. Ich habe 
SIe daher an das Ende der Abhandlung gestellt, in der ich 
nach besten .~räf~en ver~ucht habe, den geradesten Weg ein­
zuhalten. DIeJemgen, dIe den Mut haben, noch einmal von 
vorn anzufangen, können sich beim zweiten Mal damit ver­
gnügen, auf den Busch zu klopfen und den Versuch zu ma­
chen, die An~erkungen durchzugehen; es wird wenig scha­
den, wenn dIe anderen sie überhaupt nicht lesen. 

Abhandlung 

über den Ursprung und die Grundlagen 
der Ungleichheit unter den Menschen 

[Einleitung] 

Vom Menschen habe ich zu sprechen, und die Frage, die ich 
untersuche, lehrt mich, daß ich zu Menschen sprechen 
werde; denn man wirft nicht derartige Fragen auf, wenn 
man sich fürchtet, die Wahrheit in Ehren zu halten. Ich 
werde also die Sache der Menschheit zuversichtlich vor den 
Weisen vertreten, die mich dazu einladen, und ich werde 
nicht unzufrieden mit mir selbst sein, wenn ich mich meines 
Themas und meiner Richter würdig erweise. 

Ich erkenne in der menschlichen Gattung zwei Arten von 
Ungleichheit [int?galitel; die eine, welche ich die natürliche 
[naturelle] oder physische [physiqueJ nenne, weil sie von 
der Natur eingerichtet ist, und die im Unterschied des Al­
ters, der Gesundheit, der Kräfte und der Eigenschaften des 
Geistes oder der Seele besteht; die andere, die man die ge­
sellschaftliche [moraler oder politische [politiqueJ Un­
gleichheit nennen kann, weil sie von einer Art Übereinkunft 
abhängt und durch die Zustimmung der Menschen einge­
richtet oder wenigstens gebilligt wird. Die letztere besteht 
in verschiedenen Privilegien, die einige auf Kosten der an­
deren genießen, wie reicher, geehrter, mächtiger zu sein als 
diese oder sich sogar bei ihnen Gehorsam zu verschaffen. 

Man kann nicht danach fragen, was die Quelle der natür­
lichen Ungleichheit ist, weil sich die Antwort in der einfa­
chen Definition des Wortes ausgesprochen fände. Noch we­
niger kann man danach suchen, ob es nicht eine wesenhafte 
Verbindung zwischen den beiden Ungleichheiten geben 
könnte. Denn das hieße mit anderen Worten fragen, ob die­
jenigen, die befehlen, notwendigerweise mehr wert sind als 



32 Abhandlung über die Ungleichheit 

diejenigen, die gehorchen, und ob die Stärke des Körpers 
oder des Geistes, die Weisheit oder die Tugend sich stets in 
denselben Individuen und in direktem Verhältnis zu deren 
Macht und zu deren Reichtum befinden: eine Frage, die 
vielleicht gut dazu ist, unter Sklaven diskutiert zu werden, 
die von ihren Herren gehört werden, die aber nicht ver­
nünftigen und freien Menschen geziemt, welche die Wahr­
heit suchen. 

Worum handelt es sich also, genau genommen, in dieser 
Abhandlung? Darum, im Fortgang der Dinge den Augen­
blick zu bezeichnen, in dem das Recht an die Stelle der Ge­
walt trat und damit die Natur dem Gesetz unterworfen 
wurde; darum, zu erklären, durch welches Ineinandergrei­
fen von Wundern der Starke sich entschließen konnte dem 
Schwachen zu dienen, und das Volk sich entschiießen 
konnte, eine bloß vorgestellte Ruhe um den Preis wirkli­
cher Glückseligkeit zu erkaufen. 

Die Philosophen, welche die Grundlagen der Gesell­
schaft :rntersuchten, haben alle die Notwendigkeit empfun­
den, bIS auf den Naturzustand zurückzugehen, aber keiner 
von ihnen ist dort angelangt. Die einen2 haben nicht gezö­
gert, dem Menschen in diesem Zustand den Begriff von 
Recht und Unrecht zu unterstellen, ohne sich um den Nach­
w:eis d~für, daß er diesen Begriff gehabt haben müsse, ja 
mcht emmal dafür, daß er ihm nützlich gewesen sei, zu 
kümmern. Andere3 haben von dem Naturrecht geredet, das 
jeden befugt, zu behalten, was ihm gehört, ohne daß sie er­
klärten, was sie unter »gehören« verstehen. Wieder andere4 

die von vornherein dem Stärkeren die Macht [autoritel übe; 
den Schwächeren einräumten, haben sogleich die Regierung 
[gouvernement] entstehen lassen, ohne die Zeit zu beden­
ken, die vergehen mußte, ehe der Sinn der Wörter »Macht,< 
und »Regierung« unter den Menschen vorhanden sein 
konnte. Alle schließlich haben sie, unaufhörlich von Be­
dürfnis, Habsucht, Unterdrückung, Begierden und Stolz 
redend, Begriffe auf den Naturzustand [etat de nature] 

Einleitung 33 

übertragen, die sie der Gesellschaft entnommen haben. Sie 
sprachen vom wilden Menschen [homme sauvage] und be­
schrieben den zivilisiert-bürgerlichen Menschen [homme 
civilJ. Den meisten unserer Philosophen ist es nicht einmal 
in den Sinn gekommen, daran zu zweifeln, ob es den Natur­
zustand je gegeben hat, während es doch aus der Lektüre 
der heiligen Bücher offenkundig ist, daß der erste Mensch, 
da er von Gott Denkvermögen und Gebote empfangen 
hatte, selbst keineswegs in diesem Zustand war; und daß, 
wenn man den Büchern des Moses den Glauben schenkt, 
den ihnen jeder christliche Philosoph schuldet, man .es ver­
neinen muß, daß sich die Menschen, selbst vor der Smtflut? 
jemals im reinen Naturzustand befunden hätten, es seI 
denn, sie wären durch irgendein außergewöhnliches Ereig­
nis wieder in ihn zurückgefallen: ein Paradox, das sehr 
schwer zu verteidigen und ganz unmöglich zu beweisen ist. 

Beginnen wir also damit, alle Tatsachen beiseite z~ lasseJ?-' 
denn sie berühren nicht unsere Frage. Man darf mcht dIe 
Untersuchungen, in die man über dieses Thema eintreten 
kann für historische Wahrheiten halten, sondern nur für 
hyp~thetische und bedingte Überlegungen, die mehr .dazu 
geeignet sind, die Natur der ~inge zu e~hellen, al~ Ih~en 
wirklichen Ursprung aufzuzeIgen, und dIe denen ahnhch 
sind, die unsere Naturforscher alle Tage über die Entste­
hung der Welt anstellen. Die Religion befiehlt ,:-ns zu ~lau­
ben, daß die Menschen, nachdem Gott selbst SIe unmIttel­
bar nach ihrer Erschaffung aus dem Naturzustand heraus­
geführt hat, ungleich sind, weil er gewollt hat, da~ sie ~s 
seien; aber sie verbietet uns nicht, Vermutungen, dIe allem 
aus der Natur des Menschen und der ihn umgebenden We­
sen abgeleitet sind, darüber anzustellen, was aus dem Men­
schengeschlecht hätte werden können, wenn es sich selbst 
überlassen geblieben wäre. Das ist es, was man mich fragt 
und was ich mir in dieser Abhandlung zu untersuchen vor­
nehme. Da mein Thema den Menschen ganz allgemein be­
trifft, werde ich mich bemühen, eine Sprache zu verwenden, 



34 Abhandlung über die Ungleichheit 

die allen Völkern angemessen ist; oder vielmehr indem ich 
Zeit und Ort vergesse und nur an die Mensche~ denke zu 
denen ich spreche, werde ich mir vorstellen, ich se/ im 
Gymnasium von Athen, und während ich die Lektionen 
meiner Lehrer wiederholte, hätte ich Männer wie Platon 
und Xenokrates5 zu Richtern und das ganze Menschenge­
schlecht zum Zuhörer. 
~ Mer:sch, aus welcher Weltgegend du auch seist, wie 

deme Memungen auch immer sein mögen, so höre! Dies ist 
deine Geschichte, wie ich sie zu lesen glaubte, nicht in den 
Büchern von deinesgleichen, die Lügner sind, sondern in 
der Natur, die niemals lügt. Alles, was da von ihr sein wird 
wird. wahr sein; es wird nichts Falsches geben außer dem: 
was Ich vielleicht vom Meinigen hineingemischt habe, ohne 
es ~u wo~len. D~e Zeiten, von de~en ich reden werde, liegen 
weit zuruck: WIe sehr hast du dIch doch verändert gegen­
über dem, was du warst! Es ist sozusagen das Leben deiner 
Gattung, das ich dir nun beschreiben werde, gemäß den Ei­
genschaften, die du einst empfangen hast und die deine Er­
ziehung und deine Gewohnheiten zwar haben verderben 
aber nicht zerstören können. Es gibt - ich fühle es - ein AI~ 
ter, in dem der individuelle Mensch gern stehenbleiben 
möchte: Du wirst nach dem Alter suchen, von dem du dir 
wünschtest, daß deine Gattung darin stehengeblieben wäre. 
Unzufrieden mit deinem gegenwärtigen Zustand - aus 
Gründen, die deiner unglücklichen Nachkommenschaft 
n~)Ch .größere Unzufriedenheit ankündigen -, möchtest du 
VIelleIcht zurückgehen können; und dieses Gefühl muß sich 
äußern im Lob auf deine ersten Vorfahren, in der Kritik an 
deinen Zeitgenossen und im Schrecken derjenigen, die das 
Unglück haben, nach dir zu leben. 

Erster Teil 

Wie wichtig es, um den Naturzustand des Menschen richtig 
zu beurteilen, auch sein mag, ihn von seinem Ursprung an 
zu betrachten und ihn sozusagen im ersten Embryo der 
Gattung zu untersuchen, so werde ich doch nicht seine or­
ganische Beschaffenheit in ihren aufeinanderfolgenc;len Ent­
wicklungsphasen verfolgen. Ich werde mich nicht dabei auf­
halten, im System der Tiere danach zu suchen, was er am 
Anfang gewesen sein könnte, um schließlich das zu werden, 
was er ist. Ich werde nicht untersuchen, ob seine langen Nä­
gel, wie Aristoteles sich denkt, zuerst krumme Krallen wa­
ren; ob er wie ein Bär behaart war; und ob, falls er auf allen 
Vieren ging (c), sein auf den Boden gerichteter und nur we­
nige Schritte im Umkreis umfassender Blick nicht gleicher­
maßen Art und Grenzen seiner Vorstellungen bestimmte. 
Ich könnte über dieses Thema nur vage und fast frei erfun­
dene Vermutungen anstellen. Die vergleichende Anatomie 
hat noch zu wenige Fortschritte gemacht, die Beobachtun­
gen der Naturforscher sind noch zu unsicher, um auf sol­
chen Fundamenten den Sockel einer soliden Erörterung an­
zulegen. Ohne auf die übernatürlichen Kenntnisse zurück­
zugreifen, die wir über diesen Punkt haben, und ohne die 
Veränderungen zu berücksichtigen, die ebenso in der inne­
ren wie in der äußeren Gestalt des Menschen eingetreten 
sein müssen in dem Maße, in dem er seine Glieder zu neuen 
Gebrauchsweisen benutzte und sich von neuen N ahrungs­
mitteln ernährte, werde ich also annehmen, daß er zu allen 
Zeiten so gestaltet war, wie ich ihn heute sehe: auf zwei Fü­
ßen gehend, sich seiner Hände bedienend, wie wir es mit 
den unseren tun, seine Blicke auf die gesamte Natur rich­
tend und mit den Augen die weite Ausdehnung des Him­
mels ermessend. 

Indem ich dieses so beschaffene Wesen von allen überna­
türlichen Gaben, die es vielleicht empfangen hat, und von 
allen künstlichen Fähigkeiten, die es nur durch langwierige 



36 Abhandlung über die Ungleichheit 

Fortschritte erwerben konnte, entblöße; indem ich es, mit 
einem Wort, so betrachte, wie es aus den Händen der Natur 
hervorgegangen sein muß, sehe ich ein Tier, das weniger 
stark ist als die einen, weniger flink als die anderen, alles in 
allem genommen aber am vorteilhaftesten von allen ausge­
stattet. Ich sehe es, wie es sich unter einer Eiche sättigt, am 
erstbesten Bach seinen Durst stillt und sein Lager am Fuß 
desselben Baumes findet, der ihm sein Mahl gespendet hat; 
und damit sind seine Bedürfnisse befriedigt. 

Die Erde, die ihrer natürlichen Fruchtbarkeit überlassen 
(d) und von ungeheuren Wäldern bedeckt ist, welche nie­
mals die Axt verstümmelt hat, bietet den Tieren jeder Art 
auf Schritt und Tritt Vorratslager und Zufluchtsorte. Die 
unter ihnen verstreut lebenden Menschen beobachten ihre 
Geschicklichkeit, ahmen sie nach und erheben sich so bis 
zum Instinkt der Tiere, mit dem Vorteil jedoch, daß jede an­
dere Art nur ihren eigenen Instinkt hat, während der 
Mensch, der vielleicht gar keinen ihm eigentümlichen hat, 
sie sich alle aneignet, sich auf die gleiche Weise von den mei­
sten der verschiedenen Nahrungsmittel (e) ernährt, welche 
die anderen Tiere unter sich teilen, und der folglich sein 
Auskommen leichter findet, als irgend eines von ihnen dies 
kann. 

Von Kind auf an die Unbilden der Witterung und an die 
Härte der Jahreszeiten gewöhnt, geübt im Ertragen von Er­
schöpfung und gezwungen, nackt und ohne Waffen ihr Le­
ben und ihre Beute gegen die anderen wilden Tiere zu ver­
teidigen oder ihnen durch die Flucht zu entkommen, bilden 
die Menschen eine robuste und fast unverwüstliche Körper­
beschaffenheit aus. Die Kinder, welche die vorzügliche 
Konstitution ihrer. Väter mit auf die Welt bringen und sie 
durch dieselben Ubungen stärken, die diese Konstitution 
hervorgebracht haben, erwerben so die ganze Stärke, zu der 
die menschliche Gattung fähig ist. Die Natur behandelt sie 
ganz genati so, wie das Gesetz Spartas die Kinder der Bür­
ger behandelt hat: sie macht diejenigen stark und robust, die 

Erster Teil 37 

eine gute Konstitution haben, und läßt alle anderen um­
kommen; sie unterscheidet sich hierin von unseren Gesell­
schaften, in denen der Staat dadurch, daß er die Kinder den 
Vätern als Last aufbürdet, sie unterschiedslos vor ihrer Ge­
burt tötet. 

Da der Körper des Wilden das einzige Werkzeug ist, das 
er kennt, gebraucht er ihn zu verschie4enen Tätigkeiten, zu 
denen unsere Körper aus Mangel an Ubung nicht mehr fä­
hig sind; unser Erfindungsgeist nämlich raubt uns die 
Stärke und die Behendigkeit, die zu ~.rwerben ihn die Not 
zwingt. Würde sein Arm so starke Aste brechen können, 
wenn er eine Axt gehabt hätte? Würde seine Hand einen 
Stein mit solcher Wucht werfen, wenn er eine Schleuder ge­
habt hätte? Würde er so leicht auf einen Baum klettern, 
wenn er eine Leiter gehabt hätte? Wäre er so schnell im 
Laufen, wenn er ein Pferd gehabt hätte? Laßt dem zivilisier­
ten Menschen die Zeit, alle seine Maschinen um sich zu ver­
sammeln, so wird er zweifellos den wilden Menschen über­
winden. Wenn ihr aber einen noch ungleicheren Kampf 
sehen wollt, so stellt sie nackt und unbewaffnet einander 
gegenüber, und ihr werdet bald erkennen, welchen Vorteil 
es hat, alle seine Kräfte unaufhörlich zur Verfügung zu ha­
ben, stets auf jedes Ereignis vorbereitet zu sein und sich so­
zusagen selbst immer ganz mit sich zu führen (j). 

Hobbes1 behauptet, der Mensch sei von Natur aus uner­
schrocken und trachte nur danach, anzugreifen und zu 
kämpfen. Ein berühmter Philosoph2 denkt hingegen, und 
Cumberland3 und Pufendorf4 versichern es ebenfalls, nichts 
sei so schüchtern wie der Mensch im Naturzustand, er zit­
tere immerzu und er sei bei dem geringsten Geräusch, das 
er hört, bei der geringsten Bewegung, die er wahrnimmt, 
bereit zu fliehen. Dies kann wohl hinsichtlich der Dinge, 
die er nicht kennt, so sein; und ich zweifele ni'cht, daß er 
durch alle neuen Anblicke, die sich ihm bieten, jedesmal er­
schreckt wird, wenn er nicht das körperliche Wohl oder 
Leid zu unterscheiden vermag, das er von ihnen zu erwar-



38 Abhandlung über die Ungleichheit 

ten hat, noch seine Kräfte gegenüber den Gefahren ab­
schätzen kann, die er eingehen muß: Umstände, die jedoch 
im Naturzustand selten sind, in dem alle Dinge ihren 
gleichförmigen Gang gehen und in dem das Antlitz der 
Erde nicht diesen jähen und fortwährenden Veränderungen 
ausgesetzt ist, welche die Leidenschaften und die U nbe­
ständigkeit der Völker zusammen bewirken. Doch der 
Wilde, der unter den Tieren verstreut lebt und sich frühzei­
tig in der Situation befindet, sich mit ihnen messen zu 
müssen, zieht bald den Vergleich mit ihnen; und indem er 
fühlt, daß er sie an Geschicklichkeit mehr übertrifft, als sie 
ihn an Stärke übertreffen, lernt er, sie nicht mehr zu fürch­
ten. Laßt einen Bären oder einen Wolf mit einem Wilden 
kämpfen, der robust, behend und mutig ist, wie sie es alle 
sind, und der sich mit Steinen und einem ordentlichen 
Stock bewaffnet hat, so werdet ihr sehen, daß die Gefahr 
zumindest wechselseitig ist und daß nach einigen ähnlichen 
Erfahrungen die wilden Tiere, die sich nicht gern gegensei­
tig angreifen, auch den Menschen keineswegs bereitwillig 
angreifen werden, den sie als ebenso grausam kennenge­
lernt haben, wie sie es selbst sind. Was die Tiere betrifft, 
die wirklich mehr Stärke besitzen, als der Mensch Ge­
schicklichkeit hat, so ist er ihnen gegenüber in der Situa­
tion der anderen schwächeren Arten, die freilich nicht auf­
hören weiterzubestehen. Hierbei hat der Mensch, der zum 
Laufen nicht weniger befähigt ist als sie und auf den Bäu­
men eine fast sichere Zuflucht findet, noch den Vorteil, daß 
er überall das Treffen annehmen oder ausschlagen kann 
und daß er die Wahl zwischen Flucht und Kampf hat. Fü­
gen wir hinzu, daß es nicht den Anschein hat, als führte 
irgend ein Tier von Natur aus Krieg gegen den Menschen -
außer im Fall seiner eigenen Verteidigung oder bei äußer­
stem Hunger -, oder als bezeugte irgend eines jene heftigen 
Antipathien gegen ihn, die anzudeuten scheinen, daß die 
eine Art von der Natur dazu bestimmt ist, der anderen als 
Nahrung zu dienen. 

Erster Teil 39 

Dies5 sind zweifellos die Gründe, weswegen die Neger 
und die Wilden sich so wenig über die wilden Tiere beunru­
higen, denen sie in den Wäldern begegnen k~nnen .. ~i~ K~­
riben von Venezuela, unter anderen, leben dlesbezughch m 
der größten Sicherheit und oh?e die geringste.Beein~rächti­
gung. Obgleich sie fast nackt smd, sagt F~anc;o~s Coreal, un­
terlassen sie es nicht, sich kühn, nur mIt PfeIl und Bogen 
bewaffnet, in die Wälder zu wagen; aber man hat nie.mals 
sagen hören, daß irgend jemand unter ihnen von den WIlden 
Tieren verschlungen worden wäre.. . 

Andere furchtbarere Feinde, gegen dIe der Mensch mcht 
die gleich~n Mittel hat, sich zu verteidigen, sin~ die natürl~­
ehen Gebrechen, die Kindheit, das Alter und dIe Krankhei­
ten jeglicher Art: traurige Zeic?en unsere.r Schw~che, ~?n 
denen die beiden ersten allen Tieren gemeinsam smd, wah­
rend das letztere hauptsächlich dem in Gesellschaft leben­
den Menschen eigen ist. Hinsichtlich der Kindheit beo~­
achte ich sogar, daß es der Mutter, die ihr Kind überall mit 
sich trägt, sehr viel leichter fällt, es zu ern~hren, als ~~n 
Weibchen der meisten Tiere, die gezwungen smd, unaufhor­
Iich mit großer Mühe hin und her zu wechseln, um an der 
einen Stelle ihre Nahrung zu suchen und an der anderen 
ihre Jungen zu säugen oder zu füttern: Es. ist wohl wahr, 
daß falls die Frau sterben sollte, das Kmd m hohem Maße 
Gefahr läuft mit ihr zu sterben; aber diese Gefahr ist auch 
hundert and~ren Arten gemeinsam, deren Junge lange Zeit 
nicht imstande sind, selber ihre Nahrung. suchen zu gehen; 
und wenn die Kindheit bei uns länger dauert, so ist doch, 
insofern auch das Leben länger währt, alles in diesem Punkt 
ungefähr gleich (g), obschon es bezüglich der Dauer des er­
sten Lebensalters und hinsichtlich der Jungen (h) andere 
Regeln gibt, die nicht zu meinem TheJ?a geh~ren. Be~ den 
Greisen. die wenig tätig sind und wem~ schw:itzen, mmmt 
der Bedarf an Nahrung mit der Fähigkeit ab, Sie zu beschaf­
fen; und da das Leben in der Wildnis von ihnen die S;icht 
und das Rheuma fernhält und das Alter von allen Ubeln 



40 Abhandlung über die Ungleichheit 

dasj~nige ist, ~elches die menschlichen Hilfeleistungen am 
wellIgsten erleichtern können, verlöschen sie schließlich 
ohne daß man bemerkt, daß sie aufhören zu sein, und bei~ 
nah ohne daß sie selbst es bemerken. 

Bezüglich der Krankheiten werde ich nicht die nutzlosen 
und falschen Deklamationen wiederholen, welche die mei­
sten gesunden Leute gegen die Medizin vorbringen; aber ich 
~erde fragen, ob es ~rgendeine zuverlässige Beobachtung 
gibt, aus der man schlIeßen könnte, daß in den Ländern, in 
denen diese Kunst am meisten vernachlässigt wird, die 
durchschnittliche Lebensdauer des Menschen kürzer ist als 
in. solchen, i~ de~en sie mit der g~ößten Sorgfalt gepflegt 
WIrd. Und WIe konnte das auch sem, wenn wir uns selbst 
mehr Leiden zufügen, als die Medizin uns an Heilmitteln 
zu liefern verm~g? Die äußerste Ungleichheit in der Le­
~ensweise, das Ubermaß an Müßiggang bei den einen, das 
Ubermaß an Arbeit bei den anderen; die Leichtigkeit, un­
sere Begierden und unsere Sinnlichkeit zu erregen und zu 
b.efrie.digen? die allzu gekünstelten Speisen der Reichen, die 
Sie mIt erhitzenden Säften nähren und mit Verdauungsstö­
rungen belasten; die schlechte Nahrung der Armen, die ih­
nen sogar zumeist noch fehlt und deren Mangel sie dazu 
v.erleit~.t, ihren Ma~en bei entsprechender Gelegenheit gie­
ng zu uberladen; die durchwachten Nächte, die Ausschwei­
fungen jeder Art, die unmäßigen Ausbrüche aller Leiden­
s~haften, die Ermüdungen und Erschöpfungen des Geistes; 
die Sorgen und Nöte ohne Zahl, die man in allen Ständen 
erdulden muß und von denen die Seelen fortwährend ange­
nagt werden: das sind die unheilvollen Beweise dafür, daß 
die meisten unserer Leiden unser eigenes Werk sind und 
daß wir sie fast alle hätten vermeiden können, wenn wir die 
Lebensweise - einfach, gleichförmig und allein zu leben _ 
beibehalten hätten, die uns von der Natur verordnet wurde. 
~enn sie uns dazu bestimmt hat, gesund zu sein, dann wage 
Ich fast zu versichern, daß der Zustand der Reflexion ein 
Zustand wider die Natur ist und daß der Mensch, der nach-

Erster Teil 41 

denkt, ein entartetes Tier ist. Wenn man an die gute körper­
liche Verfassung der Wilden denkt - zumindest derj enigen, 
die wir nicht mit unseren starken Spirituosen zugrunde ge­
richtet haben -, wenn man weiß, daß sie fast keine anderen 
Krankheiten als die Verwundungen und das Alter kennen, 
dann ist man sehr geneigt zu glauben, daß man leicht die 
Geschichte der menschlichen Krankheiten schreiben 
könnte indem man der Geschichte der zivilen Gesellschaf­
ten fol~t~ Das zumindest ist die Meinung Platons6

, der hin­
sichtlich bestimmter Heilmittel, die von Podaleirios und 
Machaon bei der Belagerung Trojas angewandt und für gut 
befunden wurden, urteilt, verschiedene Krankheiten, wel­
che diese Heilmittel hervorrufen mußten, seien damals noch 
nicht unter den Menschen bekannt gewesen; und Celsus7 

berichtet, die heute so notwendige Diät sei erst von Hippo­
krates8 erfunden worden.9 

Bei so wenigen Quellen für Erkrankungen hat also der 
Mensch im Naturzustand 'kaum Heilmittel und noch we­
niger Ärzte nötig; die menschliche Gattung befindet sich 
auch in diesem Hinblick in keiner schlechteren Lage als 
alle anderen; und von den Jägern ist leicht zu erfahren, ob 
sie auf ihren Pirschgängen viele kränkliche Tiere finden. 
Sie finden etliche, die beträchtliche, doch sehr gut ver­
narbte Wunden erhalten haben; solche, die Knochen und 
sogar Glieder gebrochen hatten und ohne einen anderen 
Chirurgen als die Zeit, ohne eine andere Diät ~ls ihr ü~li­
ches Leben wiederhergestellt wurden, und dIe, obgleIch 
sie nicht mit Inzisionen gequält, mit Drogen vergiftet und 
durch Fasten entkräftet wurden, dennoch nicht weniger 
vollkommen gesundet sind. Und schließlich: wie nützlich 
auch immer die gut ausgeübte Medizin bei uns sein mag, 
so. steht doch fest, daß der kranke Wilde, der sich selbst 
überlassen ist und daher allein von der Natur etwas zu er­
hoffen hat, dafür auch bloß von seiner Erkrankung etwas· 
zu befürchten hat, weswegen seine Lage oft der unseren 
vorzuziehen ist. 



42 Abhandlung über die Ungleichheit 

Hüten wir uns also, den wilden Menschen mit den Men­
sc~en zu verwechseln, die wir vor unseren Augen haben. 
DIe ~ atur ?e~andelt al.le Tiere, die ihrer Fürsorge überlas­
sen smd, mIt emer Vorhebe, die zu zeigen scheint, wie eifer­
süchtig sie auf dieses Recht bedacht ist. Das Pferd, die 
Katze, der Stier, sogar der Esel haben in den Wäldern mei­
stens einen höheren Wuchs und allgemein eine robustere 
Verfassung, mehr Kraft, Stärke und Mut als in unseren Ge­
höfte~; sie verlieren die Hälfte dieser Vorzüge, indem sie zu 
HaustIeren. werd.en, und man könnte sagen, alle unsere 
Sorgfalt, dIese TIere gut zu behandeln und zu ernähren 
führe nur dazu, daß sie entarten. Ebenso steht es mit de~ 
Menschen selbst: indem· er vergesellschaftet und zum Skla­
ven wird, wird er schwach, furchtsam, kriecherisch und 
seine verweichlichte und weibische Lebensweise sch~ächt 
s~hließlich zugleich seine Kraft und seinen Mut. Fügen wir 
hmzu, daß der Unterschied zwischen dem wilden und dem 
gezähmten .Zust~nd beim Menschen noch viel größer sein 
muß als beIm TIer; denn da das Tier und der Mensch von 
der Natur gleich behandelt worden sind, sind alle die Be­
~uemlichkei~en, mi~ denen der Mensch sich selbst gegen­
uber de~ TIeren, dIe er zähmt, zusätzlich noch versorgt, 
ebenso VIele besondere Ursachen, die ihn noch merklicher 
degenerieren lassen. 

Kein so großes Unglück für diese ersten Menschen, und 
v.or allem au.ch kein so ~roß~s Hindernis für ihre Erhaltung, 
smd also dIe NacktheIt, dIe Wohnungslosigkeit und die 
Entbehrung aller jener nutzlosen Dinge, die wir für so nötig 
halten. Wenn sie keine dichtbehaarte Haut haben so brau­
chen sie diese in den warmen Ländern auch nicht; und in 
den k.alten Län~ern verstehen sie es bald, sich die der erleg­
ten TIere anzueIgnen. Wenn sie nur zwei Füße zum Laufen 
haben, so haben sie doch zwei Arme, um für ihre Verteidi­
~ng .und ihre Bedürfnisse zu sorgen. Ihre Kinder lernen 
vIelleIcht· erst spät und mit Mühe laufen, aber die Mütter 
können sie mit Leichtigkeit tragen: ein Vorteil, der den an-

Erster Teil 43 

deren Arten fehlt, bei denen die Mutter, wenn sie verfolgt 
wird, sich gezwungen sieht, ihre Jungen im Stich zu lassen 
oder ihren Schritt nach dem der Jungen zu richten.':- Und 
schließlich: wenn man nicht jene einzelnen und zufälligen 
Formen des Zusammentreffens von Umständen annimmt, , 
über die ich im folgenden noch sprechen werde und die sehr 
wohl niemals eingetreten sein können, so ist jedenfalls klar, 
daß der erste, der sich Kleider machte oder eine Wohnung 
baute, sich damit wenig nötige Dinge zulegte, da er bis da­
hin ohne sie ausgekommen war und man nicht einsieht, 
warum er als erwachsener Mensch nicht eine Lebensweise 
hätte ertragen können, die er seit seiner Kindheit ertragen 
hatte. 

Da der Wilde allein, müßig und stets der Gefahr nahe 
lebt, muß er gerne schlafen und einen leichten Schlaf haben 
wie die Tiere, die wenig denken und daher sozusagen die 
ganze Zeit über schlafen, wä,hrend der sie nicht denken. In­
sofern seine eigene Erhaltung fast seine einzige Sorge aus­
macht, müssen seine am besten ausgebildeten Fähigkeiten 
diejenigen sein, die zum hauptsächlichen Zweck den An­
griff und die Verteidigung haben, sei es, um die Beute zu 
bezwingen, sei es, um sich davor zu schützen, selbst zur 
Beute eines anderen Tieres zu werden. Hingegen müssen 
diejenigen Organe, die sich nur durch Verweichlichung und 
Sinnlichkeit vervollkommnen, in einem Zustand der Roheit 
bleiben, der jede Art von Verfeinerung ausschließt; und da 
seine Sinne in diesem Punkt geteilt sind, wird er einen Tast­
sinn und einen Geschmackssinn von äußerster Derbheit ha­
ben, doch einen Gesichtssinn, ein Gehör und einen Ge­
ruchssinn von der größten Feinheit. Dieses ist der tierische 

" Es mag hier einige Ausnahmen geben. Zum Beispiel die jenes Tieres in der 
Provinz Nicaragua, das einem Fuchs ähnlich sieht, das Füße hat wie die 
Hände eines Menschen und das, nach Co real, unter dem Bauch einen Beutel 
besitzt, in den die Mutter ihre Jungen steckt, wenn sie gezwungen ist zu flie­
hen. Es ist zweifellos dasselbe Tier, das man in Mexiko Tlaquatzin nennt 
und dessen Weibchen Laeeo einen ähnlichen Beutel für denselben Gebrauch 
zuschreibtY 



44 Abhandlung über die Ungleichheit 

Zustand ganz allgemein, und nach den Berichten der Rei­
senden ist es auch derjenige der meisten wilden Völker. Da­
her braucht man sich nicht zu wundern, daß die Hottentot­
ten vom Kap der Guten Hoffnung mit bloßem Auge Schiffe 
auf offener See in solcher Entfernung ausmachen wie die 
Holländer mit ihren Fernrohren; oder daß die amerikani­
schen Wilden die Spanier aufgrund ihrer Fährten wittern, 
wie es die besten Hunde hätten tun können; oder auch daß 
alle diese barbarischen Völker unschwer ihre Nacktheit er­
tragen, ihren Geschmackssinn mit Pfeffer schärfen und die 
europäischen Spirituosen wie Wasser trinken. 

Bis jetzt habe ich nur den physischen Menschen betrachtet; 
versuchen wir, ihn nunmehr von der metaphysischen und ge­
sellschaftlich-moralischen Seite [co te moralJ12 anzusehen. 

Ich sehe in jedem Tier nur eine kunstvolle Maschine, der 
die Natur Sinne gegeben hat, um sich selbst wieder aufzu­
ziehen und sich bis zu einem bestimmten Grad gegen alles 
zu schützen, was danach strebt, sie zu zerstören oder in Un­
ordnung zu bringen. Genau dieselben Dinge nehme ich in 
der menschlichen Maschine wahr, mit dem Unterschied, 
daß bei den Verhaltensweisen der Tiere die Natur allein al­
les tut, während der Mensch bei den seinen als frei Han­
delnder mitwirkt. Jenes wählt oder verwirft aus Instinkt, 
dieser durch einen Akt der Freiheit, was mit sich bringt, daß 
das Tier nicht von der Regel abweichen kann, die ihm vor­
geschrieben ist, selbst wenn es vorteilhaft für es wäre, dies 
zu tun, und daß der Mensch oft zu seinem Schaden davon 
abweicht. So würde eine Taube neben einer mit bestem 
Fleisch gefüllten Schüssel verhungern und eine Katze auf 
Haufen von Früchten oder Korn, obgleich sich beide sehr 
wohl von dem Futter, das sie verschmähen, ernähren könn­
ten, wenn sie auf den Gedanken kämen, davon zu kosten. 
So überlassen sich die ausschweifenden Menschen Exzessen, 
die bei ihnen Fieber und Tod verursachen, weil der Geist 
die Sinne verdirbt und der Wille noch spricht, wenn die Na­
tur schweigt. 

.1 

Erster Teil 45 

Jedes Tier hat Vorstellungen, da es ja Sinne hat; es verbin­
det sogar seine Vorstellungen bis zu einem bestimmten 
Punkt, und der Mensch unterscheidet sich in diesem Hin­
blick vom Tier nur dem Grade nach. Einige Philosophen 
haben sogar behauptet, daß der Unterschied zwischen die­
sem und jenem Menschen größer sei als der Unterschied 
zwischen manch einem Menschen und manchem Tier. Es ist 
also nicht so sehr der Verstand, der den spezifischen Unter­
schied des Menschen gegenüber den anderen Tieren bildet, 
als vielmehr seine Eigenschaft der Handlungsfreiheit. Die 
Natur befiehlt jedem Lebewesen, und das Tier gehorcht. 
Der Mensch verspürt denselben Drang, doch er erkennt sich 
als frei, ihm nachzugeben oder zu widerstehen; und vor al­
lem in dem Bewußtsein dieser Freiheit zeigt sich die Gei­
stigkeit seiner Seele; denn die Physik erklärt auf gewisse 
Weise den Mechanismus der Sinne und die Bildung der Vor­
stellungen, aber in dem Vermögen des Wollens oder viel­
mehr des Wählens und in dem Gefühl dieses Vermögens 
trifft man nur auf rein geistige Akte, von denen man nichts 
mit den Gesetzen der Mechanik erklären kann. 

Wenn aber die Schwierigkeiten, die alle diese Fragen um­
geben, auch einigen Raum lassen mögen, über diesen Un­
terschied zwischen Mensch und Tier zu streiten, so gibt es 
doch eine andere sehr spezifische Eigenschaft, die beide un­
terscheidet und über die es keinen Streit geben kann: dies ist 
die Fähigkeit, sich zu vervollkommnen, eine Fähigkeit, die 
mit Hilfe der Umstände nacheinander alle anderen Fähig­
keiten entwickelt und die uns ebenso als Gattung wie als In­
dividuen innewohnt; wohingegen ein Tier nach einigen Mo­
naten das ist, was es sein ganzes Leben lang sein wird, und 
seine Gattung nach tausend Jahren das, was sie im ersten 
dieser tausend Jahre war. Warum kann allein der Mensch 
geistesschwach werden? Liegt es nicht daran, daß er so zu 
seinem anfänglichen Zustand zurückkehrt und daß - wäh­
rend das Tier, das nichts erworben hat und auch nichts zu 
verlieren hat, immer mit seinem Instinkt verbunden bleibt 



46 Abhandlung über die Ungleichheit 

- der Mensch, wenn er durch das Alter oder andere Um­
stände alles verliert, was seine Perfektibilität13 ihn erwerben 
ließ, noch tiefer fällt als selbst das Tier? Es wäre traurig für 
uns, müßten wir zugeben, daß diese charakteristische und 
fast unbegrenzte Fähigkeit die Quelle allen Unglücks des 
Menschen ist; daß eben sie ihn, kraft der Zeit, aus dem ur­
sprünglichen Zustand reißt, in welchem er ruhige und un­
schuldige Tage verleben würde; daß gerade sie - indem sie 
im Lauf der Jahrhunderte seine Kenntnisse und seine Irrtü­
mer, seine Laster und seine Tugenden zur Entfaltung bringt 
- ihn auf die Dauer zum Tyrannen seiner selbst und der 
Natur macht (i). Es wäre furchtbar, denjenigen als wohltäti­
ges Wesen preisen zu müssen, der als erster den Anwohner 
der Ufer des Orinoko zum Gebrauch jener Bretter verleitet 
hat, welche dieser auf die Schläfen seiner Kinder preßt und 
die ihnen zumindest einen Teil ihrer Geistesschwäche und 
ihres ursprünglichen Glücks sichern. 14 

Der Wilde, der von der Natur dem bloßen Instinkt über­
lassen ist oder vielmehr für den ihm vielleicht fehlenden In­
stinkt entschädigt worden ist mit Fähigkeiten, die geeignet 
sind, ihm zunächst den Instinkt zu ersetzen und ihn dann 
weit über die Natur zu erheben, wird also anfangs mit rein 
tierischen Reaktionen leben (j). Wahrnehmen und Empfin­
den wird sein erster Zustand sein, der ihm mit allen Tieren 
gemeinsam ist; Wollen und Nichtwollen, Begehren und 
Fürchten werden die ersten und fast einzigen Regungen sei­
ner Seele sein, bis neue Umstände neue Entwicklungen in 
ihr hervorrufen. 

Was auch immer die Moralisten darüber sagen, der 
menschliche Verstand verdankt vieles den Leidenschaften, 
die nach allgemeiner Ansicht auch ihm viel verdanken. 
Durch ihre Aktivität gerade vervollkommnet sich unsere 
Vernunft; wir suchen zu erkennen, nur weil wir zu genießen 
begehren; und es ist nicht möglich, sich vorzustellen, 
warum einer, der weder Begierden noch Ängste hätte, sich 
die Mühe machen sollte, nachzudenken. Die Leidenschaften 

Erster Teil 47 

ihrerseits gewinnen ihren Ursprung aus unseren Bedürfnis­
sen und ihren Fortschritt aus unseren Kenntnissen; denn 
man kann die Dinge nur aufgrund der Vorstellungen begeh­
ren oder fürchten, die man von ihnen haben kann, oder 
durch den einfachen Trieb der Natur; und der Wilde, der je­
der Art von Erkenntnisvermögen beraubt ist, empfindet 
nur die Leidenschaften dieser letzteren Art. Seine Begierden 
gehen nicht über seine physischen Bedürfnisse hinaus (k). 
Die einzigen Güter, die er auf der Welt kennt, sind die ~ah­
rung, ein Weibchen und das Ausruhen; die einzigen Ubel' 
die er fürchtet, sind der Schmerz und der Hunger. Ich sage: 
der Schmerz, und nicht: der Tod; denn niemals wird das 
Tier wissen, was Sterben ist; und die Kenntnis des Todes 
und seiner Schrecken ist eine der ersten Errungenschaften, 
die der Mensch gemacht hat, als er sich von dem tierischen 
Zustand entfernte. -

Es würde mir leichtfallen, diese Auffassung, wenn nötig, 
durch Tatsachen abzustützen und zu zeigen, daß bei allen 
Völkern der Welt die Fortschritte des Geistes genau im Ver­
hältnis zu den Bedürfnissen stehen, welche die Völker von 
der Natur empfangen oder denen die Umstände sie unter­
worfen haben, und folglich auch zu den Leidenschaften, die 
sie dazu getrieben haben, d.~ese Bedürfnisse zu befriedigen. 
Ich würde zeigen, wie .. in Agypten die Künste entstanden 
sind und sich mit den Uberschwemmungen des Nils ausge­
breitet haben, ich würde ihren Fortgang bei den Griechen 
verfolgen, wo man sie im Sand und auf den Felsen Attikas 
sprießen, wachsen und bis in den Himmel sich erheben sah, 
ohne daß sie an den fruchtbaren Ufern des Eurotas hätten 
Wurzeln schlagen können; ich würde bemerken, daß im all­
gemeinen die Völker des Nordens fleißiger sind als die des 
Südens, weil sie weniger darauf verzichten können, es zu 
$eiri; als ob die Natur die Dinge dadurch ausgleichen wollte, 
daß sie den Geisteskräften die Fruchtbarkeit gibt, die sie 
dem Boden verweigert. 

Doch auch ohne auf die ungewissen Zeugnisse der Ge-



48 Abhandlung über die Ungleichheit 

schichte zurückzugreifen: wer sieht nicht, daß alles vom 
Wilden die Versuchung und die Mittel fern zuhalten scheint, 
seine Wildheit aufzugeben? Seine Einbildungskraft malt 
ihm nichts aus; sein Herz verlangt nichts von ihm; für seine 
bescheidenen Bedürfnisse ist ihm alles leicht zur Hand; und 
er ist so weit von dem Grad an Kenntnissen entfernt, der 
nötig wäre, um größere Bedürfnisse erwerben zu wollen, 
daß er weder Voraussicht noch Neugier besitzen kann. Das 
Schauspiel der Natur wird ihm gleichgültig, weil es ihm so 
sehr vertraut wird. Es ist immer dieselbe Ordnung, es sind 
immer dieselben Kreisläufe; er besitzt nicht den Geist, um 
über die größten Wunder zu erstaunen; und jedenfalls darf 
man bei ihm nicht nach der Philosophie suchen, die der 
Mensch braucht, um einmal aufmerksam betrachten zu 
können, was er alle Tage gesehen hat. Seine Seele, die durch 
nichts beunruhigt wird, gibt sich dem bloßen Gefühl ihres 
gegenwärtigen Daseins hin, ohne irgendeinen Gedanken an 
die Zukunft, wie nah diese auch sein mag; und seine Vorha­
ben, die so beschränkt sind wie seine Anschauungen, er­
strecken sich zeitlich kaum bis zum Ende des Tages. Dies ist 
auch heute noch der Grad an Voraussicht eines Kariben.: er 
verkauft am Morgen sein Baumwollbett und kommt am 
Abend weinend wieder, um es zurückzukaufen, weil' er 
nicht vorausgesehen hat, daß er es in der nächsten Nacht 
brauchen würde. 

Je mehr man über diesen Gegenstand nachdenkt, desto 
mehr vergrößert sich vor unseren Augen der Abstand zwi­
schen den reinen Empfindungen und den einfachsten Er­
kenntnissen; und es ist unmöglich, sich vorzustellen, wie ein 
Mensch nur aus eigener Kraft, ohne die Hilfe der Verbin­
dung mit anderen und ohne den Stachel der Notwendigkeit, 
einen so großen Zwischenraum hätte überspringen können. 
Wie viele Jahrhunderte waren vielleicht verflossen, bevor 
die Menschen dahin gelangten, ein anderes Feuer zu erblik­
ken als das des Himmels? Wie viele verschiedene Zufälle 
waren nötig, damit sie die gewöhnlichsten Gebrauchswei-

Erster Teil 49 

sen dieses Elements erlernten? Wievielmal hatten sie es er­
löschen lassen, bevor sie die Kunst erwarben, es wieder an­
zuzünden? Und wievielmal ist vielleicht jedes dieser Ge­
heimnisse mit demjenigen gestorben, der es entdeckt hatte? 
Was sollen wir von dem Ackerbau sagen, einer Kunst, die 
so viel Arbeit und Voraussicht verlangt, die von anderen 
Künsten abhängt, die ganz offenkundig nur in einer wenig­
stens in den Anfängen bestehenden Gesellschaft zu betrei­
ben ist und die uns nicht so sehr dazu dient, N ahrungsmit­
tel aus dem Erdboden hervorzubringen, die er ohnehin lie­
fern würde, als dazu, ihm Zwänge aufzuerlegen gemäß den 
Vorlieben, die am meisten nach unserem Geschmack sind. 
Doch nehmen wir an, die Menschen hätten sich derart ver­
mehrt, daß die natürlichen Erzeugnisse nicht mehr gereicht 
hätten, um sie zu ernähren: eine Annahme, die, nebenbei 
gesagt, einen großen Vorteil dieser Lebensweise für die 
menschliche Gattung bezeichnen würde; nehmen wir weiter 
an, daß ohne Schmieden und Werkstätten die Geräte für 
den Ackerbau vom Himmel in die Hände der Wilden gefal­
len wären; daß diese Menschen den tödlichen Haß bezwun­
gen hätten, den sie alle gegen eine fortgesetzte Arbeit hegen; 
daß sie gelernt hätten, ihre Bedürfnisse weit genug voraus­
zusehen; daß sie erraten hätten, wie man den Boden bear­
beiten, die Getreidekörner aussäen und die Bäume pflanzen 
muß; daß sie die Kunst herausgefunden hätten, das Korn zu 
mahlen und die Trauben gären zu lassen: alles Dinge, die ih­
nen von den Göttern gelehrt worden sein müssen, weil 
nicht vorstellbar ist, wie sie sie von selbst hätten erlernen 
sollen. Welcher Mensch wäre dann aber verrückt genug, sich 
mit der Bestellung eines Feldes abzumühen, das von dem 
erstbesten, gleichviel ob Mensch oder Tier, dem diese Ernte 
gefällt, geplündert wird? Und wie könnte ein jeder sich 
dazu entschließen, sein Leben mit einer mühsamen Arbeit 
hinzubringen, bei der er um so sicherer wäre, den Lohn 
nicht zu ernten, je nötiger er ihn braucht? Mit einem Wort, 
wie könnte eine solche Situation die Menschen dazu brin-



64 Abhandlung über die Ungleichheit 

Vernunft, sieht man ihn immerzu sich unbedacht dem er­
sten Gefühl der Menschlichkeit überlassen. Bei Aufständen, 
bei Straßenkämpfen läuft der Pöbel zusammen, der kluge 
Mensch entfernt sich. Es ist das Gesindel, es sind die Weiber 
aus den Markthallen, welche die Kämpfenden trennen und 
die ehrbaren Leute daran hindern, sich gegenseitig umzu­
bringen. 

Mithin steht wohl fest, daß das Mitleid ein natürliches 
Gefühl ist, das in jedem Individuum die Wirksamkeit der 
Selbstliebe mäßigt und daher zur gegenseitigen Erhaltung 
der gesamten Gattung beiträgt. Das Mitleid veranlaßt uns, 
ohne zu überlegen denjenigen Hilfe zu leisten, die wir lei­
den sehen; es vertritt im Naturzustand die Stelle der Ge­
setze, der Sitten und der Tugend, mit dem Vorteil, daß nie­
mand versucht ist, seiner süßen Stimme den Gehorsam zu 
verweigern; es wird jeden kräftigen Wilden davon abbrin­
gen, einem schwachen Kind oder einem gebrechlichen Greis 
seine mühsam erworbene Nahrung wegzunehmen, wenn er 
selbst hoffen kann, die seinige anderswo zu finden. Das 
Mitleid gibt allen Menschen anstelle jener erhabenen Ma­
xime der durch die Vernunft gestifteten Gerechtigkeit: 
»Handele anderen gegenüber so, wie du willst, daß man dir 
gegenüber handele«,2s diese andere Maxime der natürlichen 
Güte ein, die viel weniger vollkommen, aber vielleicht nütz­
licher als die vorangehende ist: »Sorge für dein Wohl mit so 
wenig Schaden für andere wie möglich.« Mit einem Wort: 
eher in diesem natürlichen Gefühl als in spitzfindigen Ar­
gumenten muß man die Ursache für den Widerwillen su­
chen, den jeder Mensch, sogar unabhängig von den Maxi­
men seiner Erziehung, dagegen empfindet, Übles zu tun. 
Obwohl es Sokrates und den Geistern seines Schlages zu­
stehen mag, durch Vernunft Tugend zu erwerben, würde 
das Menschengeschlecht schon lange nicht mehr bestehen, 
wenn seine Erhaltung nur von den Vernunftäußerungen 
derjenigen abhängig gewesen wäre, aus denen es sich zu­
sammensetzt. 

Erster Teil 65 

Mit so wenig regen Leidenschaften und einer so heilsa­
men Zügelung waren die Menschen - die eher wild als böse 
und mehr darauf bedacht waren, sich vor dem Übel zu 
schützen, das sie erleiden könnten, als versucht, anderen ei­
nes zuzufügen - keinen sehr gefährlichen Streitigkeiten 
unterworfen. Da sie keinerlei Umgang miteinander hatten, 
da sie folglich weder Eitelkeit noch Ansehen, weder Wert­
schätzung noch Verachtung kannten; da sie nicht den min­
desten Begriff von Mein und Dein hatten, noch irgendeine 
rechte Vorstellung von Gerechtigkeit; da sie die Gewaltta­
ten, die sie vielleicht erleiden könnten, als ein leicht zu be­
hebendes Übel ansahen und nicht als ein Unrecht, das man 
ahnden muß; und da sie an Rache nicht einmal dachten -
außer vielleicht unwillkürlich und auf der Stelle, wie der 
Hund, der in den Stein beißt, den man nach ihm wirft -, 
hätten ihre Auseinandersetzungen selten blutige Folgen ge­
habt, wenn es dafür keinen empfindlicheren Gegenstand ge­
geben hätte als die Nahnmg. Doch sehe ich einen gefährli­
cheren, über den ich noch zu reden habe .. 

Unter den Leidenschaften, die das Herz des Menschen er­
regen, gibt es eine brennende und ungestüme, die das eine 
Geschlecht dem anderen notwendig macht: eine schreckli­
che Leidenschaft, die allen Gefahren trotzt, alle Hindernisse 
niederreißt, und die in ihrer Raserei geeignet erscheint, das 
Menschengeschlecht zu zerstören, das sie zu erhalten be­
stimmt ist. Was muß aus den Menschen werden, die von 
dieser zügellosen und brutalen Wut gepackt werden und 
ohne Scham, ohne Zurückhaltung jeden Tag um den Preis 
ihres Blutes einander ihre Liebschaften streitig machen? 

Man muß zunächst einräumen: Je heftiger die Leiden­
schaften sind, desto nötiger sind Gesetze, um sie in Gren­
zen zu halten. Aber abgesehen davon, daß die Wirren und 
Verbrechen, die diese Leidenschaften alle Tage unter uns 
verursachen, zur Genüge die Unzulänglichkeit der Gesetze 
in dieser Beziehung zeigen, wäre es überdies gut, zu unter­
suchen, ob diese Wirren nicht überhaupt mit den Gesetzen 



66 Abhandlung über die Ungleichheit 

selbst entstanden sind; denn dann - auch wenn letztere im­
stande wären, jene niederzuhalten - wäre es wohl das min-
4.este, was man von ihnen verlangen müßte, daß sie einem 
Ubel Einhalt gebieten, das ohne sie gar nicht bestünde. 

Beginnen wir damit, in dem Gefühl der Liebe das Gei­
stig-Seelische [le moralJ29 vom Physischen [le physique] zu 
unterscheiden. Das Physische ist jenes allgemeine Begehren, 
das ein Geschlecht antreibt, sich mit dem anderen zu verei­
nigen. Das Geistig-Seelische ist das, was dieses Begehren 
festlegt und es ausschließlich an einen einzigen Gegenstand 
bindet oder was ihm zumindest für diesen bevorzugten Ge­
genstand einen höheren Grad an Energie zuführt. Nun ist 
aber leicht zu sehen, daß das Geistig-Seelische der Liebe ein 
künstliches Gefühl ist, das aus der Gewohnheit in der Ge­
sellschaft entsprungen ist und von den Frauen mit viel Ge­
schick und Sorgfalt feierlich gepflegt wird, um solcherart 
ihre Herrschaft zu errichten und dasj enige Geschlecht zum 
regierenden zu machen, das gehorchen sollte. Insofern die­
ses Gefühl auf bestimmten Begriffen des Verdienstes oder 
der Schönheit beruht, die zu haben ein Wilder gar nicht im­
stande ist, und auf Vergleichen, die er gar nicht ziehen kann, 
muß es für ihn beinah nichtig sein. Da nämlich sein Geist 
sich keine abstrakten Begriffe von Regelmäßigkeit und Pro­
portion zu bilden vermochte, ist auch sein Herz nicht zu 
den Gefühlen von Bewunderung und Liebe fähig, die, sogar 
ohne daß man es bemerkt, aus der Anwendung dieser Be­
griffe hervorgehen. Er gehorcht allein dem Temperament, 
das er von der Natur erhalten hat, und nicht dem Ge­
schmack, den er gar nicht erwerben konnte; und jede Frau 
ist ihm recht. 

Auf das rein Physische der Liebe beschränkt und aus Un­
kenntnis jener Bevorzugungen, die das Gefühl der Liebe 
aufwühlen und ihre Schwierigkeiten vermehren, zur Ge­
nüge glücklich, müssen die Menschen weniger oft und we­
niger lebhaft die Hitze ihres Temperaments verspüren und 
folglich miteinander seltenere und weniger grausame Strei-

Erster Teil 67 

tigkeiten austragen. Die Einbildungskraft, die so viele Ver­
heerungen unter uns anrichtet, spricht nicht zu den Herzen 
der Wilden. Jeder erwartet friedlich den Trieb der Natur, 
gibt sich ihm ohne Wahl hin, mehr mit Vergnügen als mit 
Raserei; und wenn das Bedürfnis befriedigt ist, dann ist die 
ganze Begierde erloschen. 

Es ist mithin eine unbestreitbare Tatsache, daß sogar die 
Liebe, wie alle anderen Leidenschaften, erst in der Gesell­
schaft jenes ungestüme Feller erworben hat, das sie so oft 
unheilvoll für die Menschen macht; und es ist um so lächer­
licher, die Wilden so darzustellen, als würden sie sich, um 
ihre Brutalität auszuleben, ohne Unterlaß gegenseitig um­
bringen, als diese Meinung im direkten Gegensatz zur Er­
fahrung steht und die Kariben als dasjenige unter allen be­
stehenden Völkern, das sich bis jetzt am wenigsten vom 
Naturzustand entfernt hat, gerade in ihren Liebesverhält­
nissen am friedlichsten und am wenigsten der Eifersucht 
unterworfen sind,30 obgleich sie in einem brennend heißen 
Klima leben, das diesen Leidenschaften stets eine größere 
Wirksamkeit verleiht. 

Hinsichtlich der Folgerungen, die man bei mehreren Tier­
arten aus den Kämpfen der Männchen ziehen könnte, die 
jederzeit unsere Hühnerhöfe mit Blut besudeln und die im 
Frühling, wenn sie sich um das Weibchen streiten, die Wäl­
der von ihren Schreien widerhallen lassen, muß man zuerst 
alle Arten ausschließen, bei denen die Natur offenkundig 
durch das Verhältnis der Stärke zwischen den Geschlechtern 
andere Beziehungen gestiftet hat als bei uns: somit ergibt 
sich aus den Hahnenkämpfen keinerlei Schlußfolgerung in 
bezug auf die menschliche Gattung. Bei den Arten, bei de­
nen das Verhältnis besser gewahrt ist, können diese Kämpfe 
nur die Knappheit der Weibchen in Anbetracht der Zahl der 
Männchen zur Ursache haben oder die enthaltsamen Zwi­
schenzeiten, in denen das Weibchen die Annäherung des 
Männchens beständig zurückweist, was wieder auf die erste 
Ursache hinausläuft; denn wenn jedes Weibchen das Männ-



68 Abhandlung über die Ungleichheit 

chen nur zwei Monate im Jahr duldet, ist das im Hinblick 
auf ihre Knappheit so, als ob die Anzahl der Weibchen um 
fünf Sechstel geringer wäre. Nun ist keiner der beiden Fälle 
auf die menschliche Gattung anwendbar, bei der die Zahl 
der Weibchen im allgemeinen die der Männchen übersteigt, 
und bei der man, selbst unter den Wilden, niemals beobach­
tet hat, daß die Weibchen, wie die anderen Arten, Zeiten der 
Brunst und der Enthaltsamkeit hätten. Zudem kommt es 
bei mehreren dieser Tierarten, da die gesamte Art auf ein­
mal in Wallung gerät, zu einer schrecklichen Zeit der allge­
meinen Liebeswut, des Aufruhrs, der Unordnung und des 
Kampfes: ein Zeitpunkt, der bei ?er mens~hlichen ~attung, 
bei der die Liebe niemals periodIsch auftntt, gar lllcht vor­
kommt.31 Man kann also nicht aus den Kämpfen bestimm­
ter Tiere um den Besitz der Weibchen schließen, daß das­
selbe bei dem Menschen im Naturzustand einträte; und 
selbst wenn man diesen Schluß ziehen könnte, müßte man, 
da diese Zwistigkeiten die anderen Arten keineswegs ver­
nichten, wenigstens annehmen, daß sie für di~ u?-sere nic~t 
unheilvoller wären; und es ist ganz augenschemhch, daß SIe 
im Naturzustand weniger Verheerungen noch anrichten 
würden, als sie es in der Gesellschaft tun, vor allem in den 
Ländern, in denen die Sitten noch etwas gelten und daher 
die Eifersucht der Liebhaber und die Rache der Ehemänner 
jeden Tag Duelle, Morde und noch Schlimmeres ve~rsa­
chen; in denen die Pflicht zu ewiger Treue nur d.azu dIent, 
Ehebrüche herbeizuführen, und in denen sogar dIe Gesetze 
der Enthaltsamkeit und der Ehre notwendigerweise die 
Ausschweifung verbreiten und die Abtreibungen vermeh­
ren. 

Schließen wir daraus, daß der Wilde ohne Gewerbefleiß, 
ohne Sprache, ohne Wohnstätte, ohne Krie.g und o~ne jedes 
Bedürfnis nach seinen Mitmenschen SOWIe ohne Jede Be­
gierde, diesen zu schaden, vielleicht sogar ohne jen:als ir­
gen deinen von ihnen einzeln wiederzuerkennen, m der 
Wäldern umherschweifend, dabei wenigen Leidenschaftep 

Erster Teil 69 

unterwor~en und sich selbst genügend, nur die Gefühle und 
ErkenntllIsse .hatte,. di~ für diesen Zustand geeignet waren; 
daß er nur seme wlr.khchen Bedürfnisse verspürte, nur das 
ansah, was zu sehen Ihm von Interesse schien und daß seine 
Intelligenz keine größeren Fortschritte mach~e als seine Ei­
telk~it. Wenn er zufällig eine Erfindung machte, vermochte 
er SIe um so weniger mitzuteilen, als er nicht einmal seine 
Kinder kannte. Jede Kunstfertigkeit ging mit ihrem Erfin­
der unt~r. Es gab weder Erziehung noch Fortschritt; die 
GeneratIOnen folgten nutzlos aufeinander; und indem jede 
:ron demselben Punkt ausging, verflossen die Jahrhunderte 
m der ganzen Roheit der ersten Zeiten; die Gattung war 
schon gealtert, doch der Mensch blieb immer noch Kind. 
'Yen~ ich mich so lange über die Hypothese dieses ur­

sprunghchen Zustandes verbreitet habe, so deshalb weil ich 
alte Irrtümer und eingewurzelte Vorurteile aufzulö~en hatte 
und daher geglaubt. habe, ich. m~sse bis an die Wurzel gra­
ben und an dem BIld des wIrkhchen Naturzustandes zei­
gen, wie .wei.t di~ Ungleichheit, sogar die natürliche, davon 
entfernt 1St, m dIesem Zustand so viel Realität und Einfluß 
zu haben, wi~ uns.ere Schriftsteller behaupten. 

In der Tat 1St leicht zu sehen, daß unter den Unterschie­
den, die sich zwischen den Menschen auftun etliche als na­
türlich gelten, die allein das Werk der Gewoimheit und der 
verschiedenen Lebensweisen sind, welche die Menschen in 
d~~ Gese.llschaft anne~men. So geht eine kräftige oder zarte 
Korperbildung und dIe Stärke oder die Schwäche die davon 
abhängen, oft mehr auf die harte oder weichlich: Weise zu­
rück, i~ der man erzoge~ worden ist, als auf die ursprüngli­
che Korperbeschaffenhelt. Ebenso verhält es sich mit den 
Kräften des Geistes; und die Erziehung setzt nicht nur ei­
n~n Un~ersc~ied zwischen .die gebildeten Geister und jene, 
dIe es lllcht smd, sondern Sie vergrößert auch den unter den 
ersteren bestehenden Unterschied nach dem Maß ihrer Bil­
dung; denn wenn ein Riese und ein Zwerg auf derselben 
Straße gehen, wird jeder Schritt, den sie beide tun, dem Rie-



70 Abhandlung über die Urzgleichheit 

sen einen erneuten Vorsprung verschaffen. Wenn man nun 
die erstaunliche Vielfalt der Erziehungsformen und Lebens­
weisen die in den verschiedenen Ständen des zivilisierten 
Zustandes herrscht, mit der Einfachheit und Gleichförmig­
keit des tierischen und wilden Lebens vergleicht, in dem alle 
sich von den gleichen Nahrungsmitteln ernähren, auf die 
gleiche Weise leben und genau die gleichen Dinge tun, dann 
wird man verstehen, um wieviel geringer der Unterschied 
zwischen Mensch und Mensch im Naturzustand sein muß 
als im Gesellschaftszustand und um wieviel die natürliche 
Ungleichheit in der menschlichen Gattung durch die gesell­
schaftlich eingerichtete Ungleichheit vergrößert sein muß. 

Aber auch wenn die Natur bei der Verteilung ihrer Ga­
ben so viele Bevorzugungen erweisen würde, wie man be­
hauptet, welchen Vorteil könnten dann die am. meisten .B~­
günstigten zum Nachteil der ander~n daraus zIehen, .bel eI­
nem Stand der Dinge, der fast kell1e Art von BezIehung 
zwischen ihnen zuließe? Dort, wo es keine Liebe gibt, 
wozu kann da die Schönheit nützen? Wozu kann der Geist 
Leuten dienen, die nicht sprechen können, und wozu die 
List solchen, die mit niemandem Geschäfte haben? Man 
wiederholt mir immerzu, die Stärkeren würden die Schwa­
chen unterdrücken; aber man möge mir doch erklären, was 
man mit dem Wort »Unterdrückung« sagen will. Doch 
wohl dieses: daß die einen mit Gewalt herrschen, während 
die anderen allen ihren Launen ausgeliefert sind und darun­
ter stöhnen. Das aber ist genau das, was ich unter uns beob­
achte; doch sehe ich nicht, wie sich solches von den Wilden 
sagen lassen könnte, denen man sogar nur mit beträchtli­
cher Mühe begreiflich machen könnte, was Knechtsch.aft 
und was Herrschaft eigentlich ist. Ein Mensch mag sIch 
wohl der Früchte, die ein anderer gesammelt hat, sowie des 
Wildes, das dieser erlegt hat, und der Höhle, die ihm als Zu­
fluchtsort diente, bemächtigen; aber wie wird er es jemals 
zustande bringen, sich von ihm Gehorsam leisten zu lassen; 
und welcher Art sollten die Ketten der Abhängigkeit unter 

Erster Teil 71 

Menschen sein, die nichts besitzen? Wenn man mich von ei­
nem Baum wegjagt, so steht es mir frei, zu einem anderen 
zu gehen; wenn man mich an dem einen Ort mißhandelt, 
wer will mich hindern, anderswohin zu gehen? Findet sich 
denn ein Mensch, der mir an Stärke hinreichend überlegen 
und auch noch verderbt genug, faul genug und roh genug 
ist, um mich zu zwingen, für seinen Unterhalt zu sorgen, 
während er selbst müßig bleibt? Er muß sich entschließen, 
mich keinen einzigen Augenblick unbeobachtet zu lassen, 
mich während seines Schlafes mit sehr viel Sorgfalt gefesselt 
zu halten, aus Furcht, ich könnte davonlaufen oder ihn tö­
ten; das heißt, daß er freiwillig eine viel größere Mühe auf 
sich nehmen muß als die, welche er vermeiden will, und 
auch als die, welche er mir selber bereitet. Aus all dem folgt: 
Läßt seine Wachsamkeit einen Augenblick nach oder veran­
laßt ihn ein unvorhergesehenes Geräusch, den Blick abzu­
wenden, so laufe ich zwanzig Schritte in den Wald, meine 
Ketten sind gesprengt, und er sieht mich zeit seines Lebens 
nicht wieder. 

Ohne daß wir diese Einzelheiten unnötig weiter vertie­
fen, muß jeder sehen, daß - insofern sich die Fesseln der 
Knechtschaft nur aus der gegenseitigen Abhängigkeit der 
Menschen und den wechselseitigen Bedürfnissen, die sie 
vereinigen, bilden - es unmöglich ist, einen Menschen zum 
Knecht zu machen, ohne ihn vorher in die Lage versetzt zu 
haben, daß er nicht ohne einen anderen auskommen kann: 
eine Situation, die im Naturzustand nicht vorhanden ist 
und daher dort jeden vom Joch frei sein läßt und das Gesetz 
des Stärkeren wirkungslos macht. 

Nachdem ich bewiesen habe, daß die Ungleichheit im 
Naturzustand kaum spürbar ist und daß sie dort fast keinen 
Einfluß hat, bleibt mir noch, ihren Ursprung und ihre Aus­
breitung in den aufeinander folgenden Entwicklungsstadien 
des menschlichen Geistes zu zeigen. Nachdem ich gezeigt 
habe, daß die Perfektibilität, die sozialen Tugenden und die 
anderen Fähigkeiten, die der Naturmensch der Möglichkeit 



72 Abhandlung über die Ungleichheit 

nach erhalten hatte, sich niemals von selbst hätten entwik­
keln können, sondern daß sie dafür das zufällige Zusam­
menwirken mehrerer äußerer Ursachen benötigten, die 
ebensowohl niemals hätten eintreten können und ohne die 
er ewig in seinem ursprünglichen Zustand geblieben wäre, 
habe ich noch die verschiedenen Zufälle zu betrachten und 
zusammenzustellen, welche die menschliche Vernunft ver­
vollkommnen konnten, indem sie die Gattung verdarben, 
die ein Wesen böse werden lassen konnten, indem sie es ge­
sellig machten, und die den Menschen und die Welt von ei­
nem so weit entfernten Zustand schließlich bis zu dem 
Punkt führen konnten, an dem wir sie sehen. 

Ich gestehe zu, daß - inso~ern die Er.eign~sse, die ich ~u 
beschreiben habe, auf verschledene Welse elllgetreten sem 
können - ich mich nur mit Hilfe von Vermutungen für eine 
Wahl entscheiden kann. Aber abgesehen davon, daß diese 
Vermutungen zu Vernunftgründen werden, wenn sie. die 
wahrscheinlichsten sind, die man aus der Natur der Dmge 
ableiten kann, und die einzigen Mittel sind, die man haben 
kann um die Wahrheit zu entdecken, werden doch die Fol­
geru~gen, die ich aus meinen Vermu~ungen ziehen will,.de~­
wegen nicht bloße Mutmaßungen sem; denn ~uf den PnnZl­
pien, die ich aufgestellt habe, könnte man kem anderes Sy­
stem errichten, das mir nicht dieselben Ergebnisse li~ferte 
und aus dem ich nicht dieselben Folgerungen zlehen 
könnte. 

Dies wird es mir ersparen, meine Überlegungen auszu­
breiten über die Weise, in welcher der große Zeitraum die 
geringe Wahrscheinlichkeit der Ereignisse aufwiegt; über 
die erstaunliche Macht ganz geringfügiger Ursachen, wenn 
sie ohne Unterlaß wirken; über die Unmöglichkeit, in der 
man sich einerseits befindet, bestimmte Hypothesen zu zer­
stören obwohl man andererseits außerstande ist, ihnen den 
Grad der Gewißheit von Tatsachen zu geben; darüber, daß. 
- wenri zwei real gegebene Tatsachen zu verbinden sind 
durch eine Folge von dazwischen liegenden Tatsachen, die 

Erster Teil 73 

unbekannt sind oder dafür gehalten werden - es Sache der 
Geschichtsschreibung ist, wenn vorhanden, die verbinden­
den Tatsachen zu liefern; daß, wenn nicht, es Sache der 
~hilosophie ist, gleichartige Tatsachen zu bestimmen, die 
Jene verbinden können; schließlich darüber, daß auf dem 
Gebiet der Ereignisse die Ähnlichkeit die Tatsachen auf eine 
viel ge.ringere Anzahl verschiedener Klassen beschränkt, als 
man s~ch vorstellt. Es genügt mir, diese Gegenstände mei­
nen Rlchtern zur Betrachtung vorzulegen; es genügt mir, sie 
so dargestellt zu haben, daß die gewöhnlichen Leser sie gar 
nicht zu betrachten brauchen. 


